INSTITUTE FOR HISTORICAL JUSTICE AND RECONCILIATION SERIES 3

## ZOOM IN

في الذاكرة: اللاجنون الفلسطينيون من عام 1948

PALESTINIAN REFUGEES OF 1948, REMEMBRANCES

SAMI ADWAN, EFRAT BEN- ZE'EV, MENACHEM KLEIN, IHAB SALOUL, TAMIR SOREK, MAHMOUD YAZBAK



Institute for Historical Justice and Reconciliation

Republic of Letters Publishing

In Zoow In, Israeli and Palestinian authors collectively explore the contrasting perspectives on memory and remembrance through an innovative approach. Palestinian and Israeli university students are presented with a catalogue of period photographs from 1948 and then asked to provide their personal impressions. These individual reactions are then analyzed by the scholars, providing a multi-perspective commentary and analysis that underscores the urgent need for building greater understanding for the common history of this region.

A particularly insightful case study is presented by Menachem Klein and Mahmoud Yazhak who jointly investigate how the 1948 expulsion and deportation of Palestinian refugees from the villages of Aylut and Mahil are remembered today, both at the individual and collective levels, underscoring the enduring the dynamics that exist between the past and the present.

"This is a masterful 'eye-opener' to a human tragedy. The project described and commented on in this book reveals the utter confusion of identity that exists among Israel's youth between 'self-denials, including, significantly, the identification of some of those images as ones of Jewish suffering at the bands of the Nazis. Anyone wishing to understand the Israeli-Palestinian conflict must learn the paradoxical lessors contained in this volume."

Sari Nuseikelt, Professor of Philosophy, President, al-Quds University

"It is a major achievement to have brought together these conflicting and conflicted writes within the pages of a single book. Photographs of Palestinian refugees in 1948 elicit responses on the part of a new generation of Israelis and Palestinians that testify to the difficulties of coming to terms imaginatively and morally with an historical injustice that is still ongoing. For all who need to know that memory both informs and blinds, and that without recognition of the sufferings of others there is no forgetting, this book is a must."

Professor Ann Rigney, Utrecht University



This publication has been produced with the assistance of the European Union. The contents of this publication are the sole responsibility of the Institute for Historical Justice and Reconciliation and the Salzburg Global Seminar and can in no way be taken to reflect the views of the European Union.



History of International Relations Library 21 Institute for Historical Justice and Reconciliation Series 3 Edition: hardbound

ISBN: 9789089790729

# ZOOM IN Palestinian Refugees of 1948, Remembrances

في الذاكرة الفلسطينيون من عام 1948 اللاجنون الفلسطينيون

# INSTITUTE FOR HISTORICAL JUSTICE AND RECONCILIATION SERIES

Published under the editorial responsibility of

The Institute for Historical Justice and Reconciliation

Volume 3

# ZOOM IN Palestinian Refugees of 1948, Remembrances

في الذاكرة الفلسطينيون من عام 1948

Sami Adwan, Efrat Ben-Ze'ev, Menachem Klein, Ihab Saloul, Tamir Sorek, Mahmoud Yazbak



Dordrecht 2011 Book design: Studio Tint
Cover Design/Illustration: studio Thorsten
Translations: Sharbel Abboud, Roaa Translations
Copy-editing: Roaa Translations,
Hilmara Requena, Thomas Smith

This book is printed on acid-free paper.

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data

ISSN: 2211-3061

hardboundISBN: 9789089790729 paperback ISBN: 9789089790736 This volume is the English and Arabic edition; a second version is published in English and Hebrew.

#### Disclaimers

The articles in this volume are the responsibility of the authors and do not necessarily reflect the views of the Institute for Historical Justice and Reconciliation.



This publication has been produced with the assistance of the European Union. The contents of this publication are the sole responsibility of the Institute for Historical Justice and Reconciliation and the Salzburg Global Seminar and can in no way be taken to reflect the views of the European Union.

© 2011 Institute for Historical Justice and Reconciliation and Republic of Letters Publishing BV, Dordrecht, The Netherlands/St.Louis, MO.

All rights reserved.

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, translated, stored in a retrieval system, or transmitted in any form or by any means, electronic, mechanical, photocopying, recording or otherwise, without prior written permission from the publisher. Republic of Letters Publishing has made all reasonable efforts to trace all rights holders to any copyrighted material used in this work. In cases where these efforts have not been successful the publisher welcomes communications from copyright holders, so that the appropriate acknowledgements can be made in future editions, and to settle other permission matters. Authorization to photocopy items for personal use is granted by Republic of Letters Publishing BV provided that the appropriate fees are paid directly to The Copyright Clearance Center, 222 Rosewood Drive, Suite 910, Danvers, MA 01923, USA.

Fees are subject to change.

#### **Table of Contents**

| ln <sup>·</sup> | troduction                                                                                                                                                                 | 7   |
|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|                 | Catherine Cissé-van den Muijsenbergh                                                                                                                                       |     |
| CI              | napter 1 – Photographs on 1948's Palestinian Refugees with comments from students *                                                                                        | 10  |
| CI              | napter 2 – 'Aylut and Ma'lul: A Tale of Two Palestinian<br>Villages Before and After the 1948 <i>Nakba</i> and the Birth<br>of Israel<br>Mahmoud Yazbak and Menachem Klein | 138 |
| CI              | napter 3 – Analysis on the comments                                                                                                                                        |     |
|                 | A Choreography of Memories                                                                                                                                                 | 153 |
|                 | Menachem Klein                                                                                                                                                             |     |
| 2               | The Nakba and the Palestinian Silence                                                                                                                                      | 160 |
|                 | Mahmoud Yazbak                                                                                                                                                             |     |
| 3               | Social Silence: Transference, De-Sensitization and De-Focusing Among the Israeli Students  Etrat Ben-Ze'ev                                                                 | 165 |
| 4               | The Afterlives of 1948: Photographic Remembrances in a Time of Catastrophe                                                                                                 | 176 |
| 5               | The Victimhood Trap                                                                                                                                                        | 191 |
| 0               | Tamir Sorek                                                                                                                                                                | 101 |
| 6               | Al-Nakba: The Palestinian Catastrophe Continues                                                                                                                            | 197 |
|                 | Sami Adwan                                                                                                                                                                 |     |
| Biographies     |                                                                                                                                                                            | 203 |
| M               | nnex<br>emories of Students on 1948 and the Palestinian<br>efugees and Students' Opinions on Historical Truth                                                              |     |

and Historical Justice

<sup>\*</sup> The order of the chapters mentioned here is only valid for the English edition of the book. In the Arabic and Hebrew versions, for the sake of consistency, the reader is advised to look first at the chapter on photographs then read the other chapters.

#### Acknowledgements of photographs

The Photographs 2, 4, 8, 15, 22, 24, 30, 31 and 32 by courtesy of UNRWA Photo. The Photographers are: M. Chaumeny, Photograph 8; H. Nakashian, Photograph 15; G. Nemeh, Photograph 31. The others are unknown.

The Photographs 3,  $\overline{5}$ ,  $\overline{6}$ , 18, 21, 23 and 27 by courtesy of the State of Israel National Photo Collection.

The Photographs 7, 12, 17 and 28 by courtesy of the Israel State Archive, Benno Rothenberg Collection.

The Photographs 9, 10, 11, 14 and 25 by courtesy of the Palmach Photo Gallery. Photograph 19 by courtesy of Ariella Azoulay.

Photograph 29 by courtesy of the IDF & Defense Establishment Archives.

Photographs 1, 13, 16 and 20 by courtesy of the UN Photo Archive.

#### Introduction

When the Institute for Historical Justice and Reconciliation (IHJR) initiated its work in the Middle East, it recognized both the centrality as well as the complexity of the situation related to the Palestinian refugees. The population of more than 700,000 Palestinians displaced by the 1948 war has grown to more than 4.7 million officially registered refugees by the United Nations Relief and Works Agency for Palestine Refugees in the Near East (UNRWA) over the last six decades. The hard realities are accompanied by equally strong emotions.

The IHJR chose to develop its project on respective remembrances of 1948 Palestinian refugees as part of its larger mission to promote historical justice and reconciliation in post-conflict societies. It is our belief that many ethnic and nationalist conflicts today are rooted in unresolved historical disputes and injustices. These events are frequently misunderstood and manipulated to serve partisan political ends, often resulting in public propaganda that fuels prejudice, hatred and destructive nationalist sentiments. We believe that by engaging scholars and other stakeholders on both sides of a conflict in joint initiatives that examine their common histories and that by disseminating the results of these initiatives in their respective communities, mutual understanding can be fostered and important steps toward reconciliation can be achieved.

In the summer of 2010, the IHJR gathered in The Netherlands a multidisciplinary group of Israeli and Palestinian scholars to examine creative approaches to understanding the unresolved and complex issue of the remembrances of 1948 Palestinian refugees. The group included a few historians, anthropologists, sociologists and scholars of literature and education. The main outcome of the meeting was a decision to create an album of period photographs with both accompanying commentary from Israeli and Palestinian students, and essays written by the scholars.

The overall objective of the project was to juxtapose the respective remembrances of Israelis and Palestinians on 1948 and the refugees and to be a platform to present the views and perceptions of young Israelis and Palestinians in order to sensitize each other to distinctive perceptions of these historic events.

The group selected 32 pictures from various archives, most of them taken in or around 1948. The choice of the pictures was not easy and not without controversy. Although their authenticity

7

is not disputed, the question whether they are sufficiently representative of the historical context of 1948 led to extensive debates among the scholars participating in this project.

Some members were in favor of putting less emphasis on pictures of the refugees, in order to avoid alienating an Israeli audience who otherwise might feel uncomfortable being confronted with pictures of 'the other', while other members preferred to keep the focus on photographs of the refugees, in order to avoid any trivialization of the consequential magnitude and impact of these events. The latter view ultimately has prevailed in the selection of the pictures published in this album, although compromises were made to accommodate the former view

Simultaneously, a questionnaire was prepared to elicit focused responses from the students. Since the voices of young women are still often unheard in this region, there was a strong emphasis on female participation in this study. The first two questions were specifically related to the picture submitted to the respondent. The respondent was invited to describe what s/he saw in the picture – first shown without caption – and what emotion the picture evoked. The respondent was then asked the same question after having seen the same picture, this time with caption.

These pilot surveys were conducted mainly at the University of Haifa, a college in Israel, a Palestinian university located in the West Bank, Palestinian Authority and the University of Maastricht in The Netherlands.

A total of 54 students in the departments of social sciences and humanities at the above-mentioned universities were interviewed.

The responses by the students to each photograph in this album reflect the choice by the scholars of the most interesting and striking parts of the commentaries. We realize that this process allowed for only a selection of quotes and offer an apology to those respondents whose comments were not included.<sup>1</sup>

Chapter I contains both the pictures and responses that unravel the past through present day voices.

The second chapter of this book contains a shared narrative, written by two historians, one Palestinian and one Israeli, of two villages 'Aylut and Ma'lul. The narrative exemplifies the situation

of the refugees in 1948 and interlinks with topics of 'shame and embarrassment'

Chapter three is a collection of the contributions of each scholar in the form of 'a narrative of the narratives'. In this part, each scholar analyses and comments on the photographs and the commentaries of the respondents and places them in the broader context of the conflict.

The respondent was also requested to answer some general questions about his/her personal memories, what 'historical truth' or 'historical justice' meant to him/her and whether the pictures reflected the respondents' interpretation of 'historical truth' and 'historical justice'.

The fact that we were able to collect a wealth of very personal reactions and emotions from Palestinian and Israeli students, is an encouragement to continue listening to their voices, whether they are an outcry of anger, an expression of indifference or of fear. Any serious and sincere attempt to achieve justice, peace and reconciliation in the region should take the voice of the youth seriously into consideration. Their reactions are incorporated in the annexes of this book.

Although the project is a pilot-project and much more work remains to be done, the mere fact that for several months, notwithstanding the complex political situation in Israel and the West Bank, the participating scholars have been willing and able to continue to work together and to cooperate with each other until the end of the project, is an achievement in itself.

It is our hope that this project will provide useful insights into the misperceptions of 'the other' and help to develop a more balanced view on the common history. The album represents in any event an open and shared space for both young Israelis and Palestinians.

Without the determination of the members of the working group, Sami Adwan, Efrat Ben-Ze'ev, Menachem Klein, Ihab Saloul, Tamir Sorek, Mahmoud Yazbak, of my colleagues, Anna Kiebert, Wakako Kobayashi and Joke Oranje and the active participation of the students who were interviewed by Mariam Abduldayem and Gal Oron and last but not least, the support of the Commission of the European Union, Ford Foundation and Sigrid Rausing Trust, this album would not have seen the light.

I wish to thank all of them.

Catherine Cissé-van den Muijsenbergh

Executive Director of the Institute for Historical Justice
and Reconcilation

9

# Chapter 1 – Photographs on 1948's Palestinian Refugees with comments from students

Palestinian University Female 20 years old Palestinian

> جامعة فلسطينية لعمر 20 سنة فلسطينية

A picture full of expression; it raises feelings of pain and grief for the children who have been deprived of their childhood and have been displaced and homeless without clothing, barefoot. The photo shows different events: children being transported from one place to another. These are refugee children.

صورة مليئة بالتعبير تثير مشاعر الألم والحزن على الأطفال الذين حرموا من طفولتهم وشردوا في الشوارع بلا مأوى ولا ملبس، حفاة الأقدام. والحدث هو مجموعة من الأطفال ينقلون أغراضًا من مكان إلى آخر. أطفال لاجئون.

Haifa University Male 54 years old Palestinian

> جامعة حيفا العمر 54 سنة فلسطيني

The photos of children's strollers used to carry luggage in order to facilitate the process of displacement. A feeling of sadness and confusions, where is the world represented in this photo? It doesn't make them think or ask what is happening and why they don't think of a fairly solution to end their problems. Palestinian children carrying luggage from where they live and their home to a place they do not know anything about and don't belong to.

صورة لعربات الأطفال المستعملة لتحميل الأغراض من أجل تسهيل عملية التهجير. مشاعر الألم والحيرة. أين العالم من هذه الصور، ألم تثر لديهم السؤال والتفكير بما جرى. لماذا لم يفكروا حتى الآن بحل قضيتهم بصورة عادلة. أطفال فلسطينيون يحاولون نقل أغراضهم من مكان سكناهم الذي هجّروا منه إلى مكان جديد لا يعرفون أين سيكون.

A college in Israel Female 22 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 22 سنة اسر ائيلية

This photo is in an urban area. It is not up-to-date. That is, perhaps it was photographed 80 years ago because the clothes and the buildings in the picture appear to be traditional and very old. The children in the photo are transporting all sorts of loads, on what appears to be a difficult uphill slant. The photo does not arouse any emotions.

صورة في منطقة بلدية ما، هي غير محدِّنَة، يعني ذلك أنها لربّما النقطت حتى قبل 80 سنة، ذلك لأن اللباس والمباني التي تظهر في الصورة تبدو تقليدية وقديمة جدًّا. الأولاد الذين يظهرون في الصورة يقومون بنقل حمولات متوعة في طلعة لا تبدو سهلة. لا تثير الصورة أية مشاعر.

Haifa University Female 25 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 25 سنة اسر ائىلىة

Boys and girls pushing baby carriages and large carts carrying home furnishings and bedding. They appear to be moving house.

أو لاد وبنات يدفعون عربات دُمِّى وعربات كبيرة تحمل أثاث بيت وأدوات سرير. يبدو ذلك نقل مكان سكن.



## Palestinian Families Leaving Jaffa, 1948

عائلات فلسطينيّة تُغادر يافا، 1948



> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

My feeling did not change, pain and sorrow exists and my sadness is growing every time I see this picture, but I cannot imagine my grandparents doing the same thing. لم يتغيّر شعوري، فالألم موجود وقائم وحزني يزداد كلما رأيت هذه الصورة، فلا أقدر إلا أن أتخيّل أجدادي يفعلون الأمر نفسه

Haifa University Male 54 years old Palestinian

> جامعة حيفا العمر 54 سنة فاسطيني

After reading the description I was sure that these children are children of Jaffa and shows the process of transferring their luggage to a new place. When I see these homes and compare it to the current situation I see and feel the extent of the crime that has befallen these people. And what is the extent of the injustice and prejudice by depriving these children from living normal lives.

بعد قراءة الوصف تأكّدت من أنّ هؤلاء الأطفال هم أطفال مدينة يافا. عندما أرى هذه البيوت و أقارنها مع الوضع الراهن أشعر بمدى الجريمة التي حلّت بهؤلاء السكّان، وما هو مدى الظلم والإجحاف الناتج عن حرمان هؤلاء الأطفال من ممارسة حياتهم العادية الطبيعيّة.

A college in Israel Female 22 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 22 سنة اسرائيلية

Now I feel a little empathy or something like that toward the children and families who were forced to leave Jaffa, a city that was a center for them, in the wake of the many events of 1948. أشعر الآن بقليل من التعاطف، أو بشيء من ذلك القبيل، تجاه الأولاد والعائلات الذين يُضطرون إلى ترك يافا، وهي المدينة التي كانت مركزاً بالنسبة إليهم، في أعقاب الأحداث الكثيرة عام 48.

Haifa University Female 25 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 25 سنة اسر ائيلية

The same description. It doesn't bother me. It is sad that a family had to leave its home, but nonetheless: the Land of Israel is for the Jewish people.

الوصف متشابه. لا يزعجني. يحزنني أن تُضطر أسرة إلى ترك بيتها، ولكن رغم ذلك: أرض إسرائيل لشعب إسرائيل.

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

This is a picture of a Palestinian family in front of their home, which is usurped by the occupation army and the house is separated by barbed wire to prevent access to this family. They want to go back because there is no other place for them, they are homeless. Everyone should reflect on how he would feel in such a situation.

The house of a Palestinian family

هذه صورة لعائلة فلسطينية تجلس أمام 
بيتهم الذي سلبه جيش الاحتلال والبيت 
ينفصل عنها بسلك شانك لمنع الدخول اليه 
وهذه العائلة تنظر اليه بحسرة وألم، انهم 
ير غيون العودة اليه فلا مكان لهم بعد هذا 
البيت فهم في الشارع. أشعر بالحزن بدرجة 
كبيرة، على كل شخص أن يتخيّل نفسه 
خارج بيته أو أنّ بيته أخذ منه، كيف يكون 
شعوره في تلك اللحظة.

Maastricht University Male 29 years old Palestinian living outside the Middle East

> جامعة ماسترخت العمر 29 سنة فاسطيني لا يعيش في الشرق الأوسط

(mother and children) has been seized by the Israelis. Those who lived there for decades cannot use it. The family is sitting in front of the house mourning about the loss. The father is not present which might imply that he has been imprisoned or killed. Since the fence is not surrounding just the house it is most likely another frontier fence that further separates Palestinian land into pieces. The emotion it evokes is one of sadness, pity and helplessness. Even though injustice and crimes of all sorts have been committed there seems to be hardly anything that can justify this behavior.

بيت للأسرة اليهودية [أم وطفلها] نهبه الإسرائيليون ومُنعت الاسرة الفلسطينية من استعماله، بعد أن كانت تسكن فيه – من شبه المؤكد – عشرات السنين. تجلس الأسرة في واجهة تبكي ما فقدته. الأب غير أن يكون قد سُجن أو قتل. بما أن الجدار لا يحيط البيت، فقط، فمن شبه المؤكد أنه جدار حدودي، يقسم أرضًا فلسطينية إلى أقسام. تثير الصورة مشاعر من الحزن والشفقة وقلة الحيلة. ورغم أنه ارتكب ظلم وإجحاف وجريمة من كلّ نوع، يبدو أنه من الصعب تصحيح هذا التصرف.

Haifa University Female 22 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 22 سنة اسر ائىلىة

for your homeland. It is difficult for everyone to leave one's homeland and the moment this happens, whether by choice or not, there are always memories. And what I see in this picture are memories from the past.

The photo evokes feelings of longing

نترك الصورة انطباعًا من الشوق إلى مسقط رأسك. صعب على كلّ شخص أن يترك مكان ولادته، وعندما يحدث ذلك، سواء أكان ذلك قسرًا أم طوعًا، فدائمًا هناك ذكريات، وما أراه في هذه الصورة هو ذكريات من الماضي.

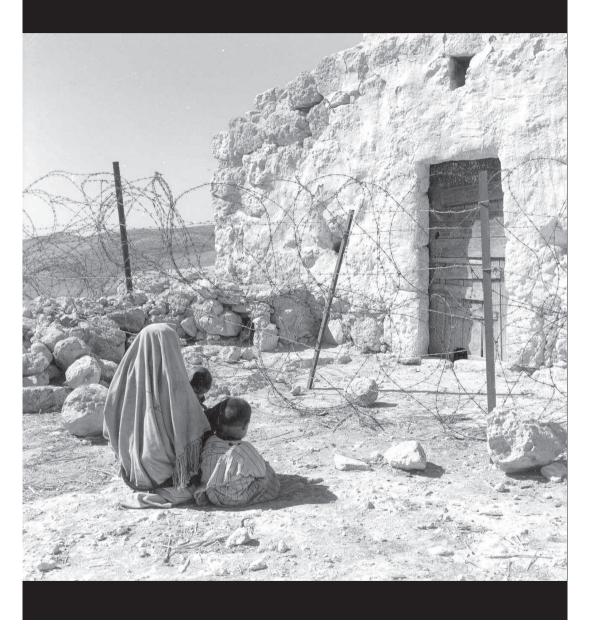
A college in Israel Female 24 years old Israeli and European

> كلية في اسرائيل العمر 24 سنة اسرائيلية

two small children. It seems that they are outside their home and it is fenced with barbed wire. This picture is like a metaphor of occupation. To fence off someone's home or let him look at his home that is imprisoned within the fence.

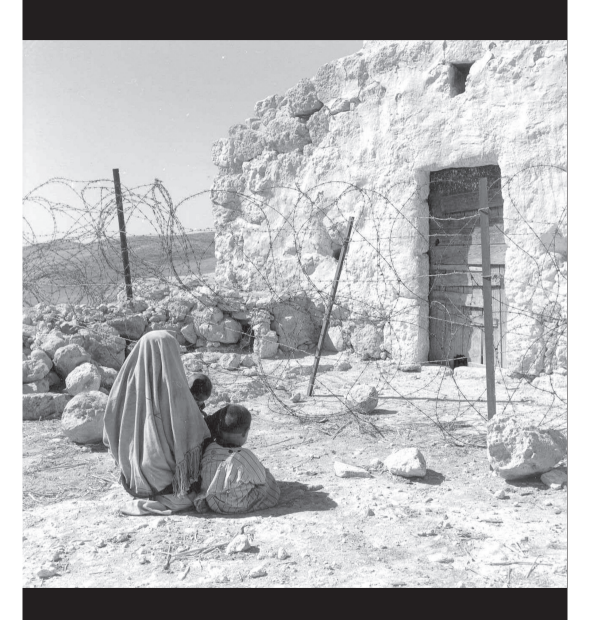
In the picture a mother is sitting with

تجلس في الصورة أم مع ولدين صغيرين. يبدو أنهم خارج بيتهم، وهو مسبّج بأسلاك شائكة. إن هذه الصورة أشبه باستعارة للاحتلال. تسبيج بيت إنسان أو أن نجعله ينظر إلى بيته المسجون داخل الجدار.



A Palestinian Refugee Woman Cut Off from Her Home by the 'Green Line', 1948

لاجئة فلسطينيّة يفصلها عن بيتها "الخطّ الأخضر"، 1948



> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

That the house became the property of Jews and does not belong to her anymore. It is not fair that she has to sit in front of her house, lamenting what happened to her and her kids and where she will go.

ان هذا البيت أصبح ملكا لليهود وليس لها رغم أنه لا يبعد عنها وهي تجلس أمام هذا البيت تتحسر على ما جرى لها ولأطفالها وتفكّر أين ستعيش.

Maastricht University Male 29 years old Palestinian living outside the Middle East

The feeling is not changing towards the picture; it is still pity, helplessness and extreme suffering.

شعوري تجاه الصورة لم يتغيّر. لا يزال ذلك يثير الشفقة والمعاناة الشديدة. لربّما كان كلام الصورة يثير فيّ الرغبة في تحرير وبحث المعلومات التي تمّ توفير ها.

جامعة ماسترخت العمر 29 سنة فاسطيني لا يعيش في الشرق الأوسط

Haifa University

22 years old Israeli This arouses memories and longing for a homeland.

تثير في الصورة مشاعر من الذكريات والشوق إلى مسقط الرأس.

جامعة حيفا العمر 22 سنة اسر ائىلىة

A college in Israel Female 24 years old Israeli and European

> كلية في اسرائيل العمر 24 سنة اسر ائبلية

I feel the same thing about the picture. I feel a lot of sadness in this picture. It makes me feel frustration and sadness about the distorted world in which we live.

أشعر بالشيء نفسه بالنسبة إلى الصورة. نشعر بكثير من الحزن في هذه الصورة. إنها تثير في الإحباط والحزن على العالم المشوة الذي نعيش فيه.

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

Pictures of Palestinians who are attempting to remove a Hebrew sign. It seems that this sign is standing on Palestinian agricultural land. Or this sign has been put there to mislead Palestinians into thinking that there are mines but actually this has been put there to steal the land from them. It shows steadfastness to end Israeli occupation.

صورة فلسطينيين يحاولان إزالة لافتة مكتوب عليها باللغة العبرية. أعتقد أنهما يحاولان إزالتها لانها تسيء لهم بشيء أو تحاول سلبهما من أراضيهما. فعلى ما يبدو، إنّ هذه اللافتة موضوعة في أراضٍ فلسطينية زراعية وقد تكون السلطات لافتة أنّ هناك ألغامًا فيها، وهذا تحايل على الفلسطينيين لسرقة أراضيهم. وتدلّ هذه الصورة على مدى صمود وعزم الفلسطينيين على مدى صمود وعزم الفلسطينيين على أنهاء الاحتلال الإسرائيلي.

Maastricht University Male 29 years old Palestinian living outside the Middle East

> جامعة ماسترخت العمر 29 سنة فلسطيني لا يعيش في الشرق الأوسط

The impression I get is that Palestinians participate and support the Zionist project unwillingly due to necessity. A feeling of anger and sadness arises that Palestinians are forced to renounce their identity to survive.

الانطباع الذي أخذته هو أن الفلسطينيين يشاركون ويدعمون رغمًا عنهم المشروع الصهيونتي بسبب الظروف. مشاعر من المغضب والحزن على أن الفلسطينيين مستعدون للتنازل عن هُويتهم من أجل اليقاء.

A college in Israel Female 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائيلية

The picture evokes wonderful feelings of co-existence that is hardly possible to see today. [In the picture we see] two men, a Palestinian and an Israeli, with a sign of a new Israeli-Palestinian settlement.

قرأتُ الكلام قبل ذلك: يُثير ذلك مشاعر رائعة من التعايش، الذي من الصعوبة في الوقت الراهن أن يُرى وأن يُستنتج منه شخصان، فلسطيني وإسرائيلي، مع لافتة لبلدة جديدة إسرائيلية فلسطينية.

Haifa University Male 26 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 26 سنة اسر ائيلي

My general impression from the picture is that it concerns the erection of settlements in the 1950s and 1960s. It seems that it's a ceremony of naming and placing a corner stone for the specific place seen in the photograph. It's also not possible to note the duplication in the name 'Elyakim' – the name in Hebrew [not clear]

Regarding the two young men in the picture: My gut feeling and general guess is that they are connected to the settlement in one way or another, whether in establishing it or in the placing of the corner stone. For me, what stands out from the picture is the sign – the name Elyakim is written in a large and more prominent font, while Umm al-Zinat is in a smaller and less prominent font. This simple fact can tell us a lot about the spirit of that period regarding the posting of signs at that time.

انطباعي العامّ من الصورة هو أن الحديث عن صورة من سنوات الـ 50-60، وهي تتحدّث عن إقامة بلدات، ويبدو أن الحديث عمّا هو أشبه بمراسم لتسمية ووضع حجر زاوية للمكان العيني الذي يظهر في الصورة. كما أنه لا يُمكن الانتباه إلى ازُّدواجيةُ الاسم: إلياكيم - الاسم بالعبرية -وكأن أم الزينات - الاسم بالعربية - رغم أن معنى الاسم بالعبرية لم يُكتب بالعربية، رغم كونها كلمة عربية تمامًا. الشابان اللذان يظهران في الصورة - حسب الإحساس الداخليّ، وبتقدير عريض – يبدو أنهما شاتان تربطهما علاقة ما بالبلدة نفسها، سواء أكان ذلك بالإنشاء أو بوضع حجرٌ الزاوية. الأَمر الأكثرُ بروزُا في الصورة كلَّها بنظري، هو اللَّافتة، المكتوبة فيها "إلياكيم" بحِجم حرف كبير وبارز أكَّثْر، في حين أن أم الزينات مكتوبة بحجم حرف مُصغّر وأقلّ بروزًا - هذه الحقيقة البسيطة يُمكنها أن تقول الكثير عن اتجاه الرأي العام الخاص بتلك الفترة بالنسبة إلى وضع لافتات البلدات في تلك الفترة في



Birth of a New Settlement – Elyakim, Umm al-Zinat, 1950

و لادة مستوطنة جديدة - إلياكيم، أم الزينات، 1950



> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

It becomes clear that these two men are not Palestinians, but Jews, who are making their presence on Palestinian land without any fear or hesitation. They try to take control over the land by mighty force. I think it is very sad that Palestinian land is taken from the Palestinians by the Israeli army.

يتضح أنّ الرجلين ليسوا فلسطينيين بل من اليهود الذين يحاولون اثبات وجودهم على الارض الفلسطينية دون خوف أو تردد والاستيلاء على الأراضي بكل قوة وجبروت. أشعر بالاسى على الأراضي التي يأخذها الجيش الاسرائيلي واليهود من الشعب الفلسطيني.

Maastricht University Male 29 years old Palestinian living outside the Middle East

> جامعة ماسترخت العمر 29 سنة فلسطيني لا يعيش في الشرق الأوسط

What I do not know is if the two men on the picture are Israeli settlers as they look rather Palestinian. My feelings are anger and sadness that the Palestinian right for land is ignored and that another colony is constructed at the cost of the Palestinians

ما لم أعرفه، وما كان من المُمكن أن يكون مثرًا للاهتمام، هو ما إذا كان الشخصان اللذان في الصورة مستوطنين يهوديين، لكنهما يبدوان كفلسطينيين. شعوري هو الغضب والحزن على أن حقّ الفلسطينيين في الأرض يتمّ إنكاره، وأن مستوطنة جديدة تمّ بناؤها على حساب الفلسطينيين.

A college in Israel Female 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائيلية

of building a new place and an Arab, Israeli settlement. I can't say for sure that the people in the picture are one Israeli and one Palestinian, but it could be. The photo looks old, but maybe it's just a trick in the photo. In any case, it seems terrific, a mixed settlement. Maybe it's Elyakim, the settlement, many years ago.

The picture looks like a combination

تبدو الصورة وكأنها إدماج بين إنشاء مكان جديد وبلدة، عربية، إسرائيلية، لا أستطيع أن أستنتج، لأن في الصورة شخصين، أحدهما إسرائيلي والآخر فلسطيني. تبدو الصورة قديمة، لكن قد يكون ذلك مجرد خدعة في الصورة، على أية حال، يبدو لي أمر البلدة المختلطة رائعًا. قد يكون الحديث عن إلياكيم البلدة قبل سنوات كثيرة.

Haifa University Male 26 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 26 سنة اسر ائيلي

It's what I thought in the first place: a type of placing of a corner stone. I stick to what I've said about the spirit of the era in the state at the time, indicated in the sign: Elyakim written in big clear fonts while Umm al-Zinat is smaller and less prominent.

هو ما ظننته في البداية. أشبه بوضع حجر أساس. لا يزال رأيي بالنسبة إلى فهم اتجاهات الرأي العامّ في الدولة في تلك الفترة، أنها تبدو بموجب طريقة كتابة اللافتة: إلياكيم، بحجم حرف كبير وواضح. أم الزينات، بحجم حرف أصغر وأقلّ دره ذا.

جامعة فلسطينية العمر 21 سنة فلسطيني

A family living in a cave. The photo shows that they live very traditional lives before the existence of development and progress in construction. The family feels happiness and joy to live a life of simplicity.

أسرة تعيش في كهف وتظهر أنّها حياة قديمة جدًّا قبل وجود تطوّر وتقدم في البناء. العائلة تشعر بسعادة وفرح لحياة البساطة التي يعيشونها.

Palestinian University Female 33 years old Palestinian

> جامعة فلسطينية العمر 33 سنة

I feel bad for the presence of people who live in caves without a house or anything and they have to sit on the ground. It seems they are Palestinian.

The photo shows a family of 10

شعوري سيء لوجود أناس يعيشون في كهوف دون وجود بيت أو أيّ شيء، حتى أنّهم يجلسون على الأرض. يبدو أنّهم فلسطينيون.

Haifa University Female 25 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 25 سنة اسر ائيلية

persons, 5 children and 5 adults. There is only one man sitting on a stone in the middle. The rest of the family is spread around him, some of them sitting on a mat, some of them on the ground, some of them on stones. The family wears traditional clothing. Around them in the cave are some of their things as they knew the towel, clothing, and so on. The photo gives the feeling of a family outing in nature for a few days, as is customary during holidays, when we take our belongings including sleeping bags and go to the Sea of Galilee or the Sachne [Gan Hashlosha] or the Jordan. It makes me think of Arab families, with one man and a number of women and many children who come to places of recreation, well-equipped and stay for a few days. All in all, the photo doesn't evoke extreme feelings.

تظهر في الصورة أسرة من 10 أنفس، خمسة أو لاد وخمسة بالغين، في حين أن هناك رجلاً واحدًا في الوسط، يجلس على حجر ، و بقية العائلة منتشرة حوله، منهم من يجلس على الحصير، ومنهم من يجلس على الأرض، ومنهم من يجلس على الحجارة. ترتدي الأسرة ملابس تقليدية، ومن حولها في المخارة موزّع قسم من أمتعتمهم هم. مثل الموقد، المنشفة، الملابس، وما إلى ذلك تُكسب الصورة الشعور بنزهة أسرة في الطبيعة لبضعة أيام، مثلما هو مُتبع الخروج في الأعياد، حيث يتم أخذ جميع الأغراض المطلوبة، بما في ذلكِ أدوات النوم، ويتم النزول إلى طبريا، أو إلى "جان هشلوشه" أو إلى نهر الأردن. تجعلني الصوّرة أفكّر في أسَر عربية تصل، أ عددًا من النساء مع رجل واحد والكثير من الأولاد إلى أماكن تنزّه، مجهّزين جيِّدًا ويمكثون في المكان بضعة أيام هي بالمجمل، لا تثبر مشاعر متطرفة.

Male 27 years old Israeli

> العمر 27 سنة اسرائيلي

I think they are from a distant past because they are in a cave and wearing clothes from the 20th century. The *keffiyeh* again suggests the Arab sector. The picture gives me a feeling of family closeness. They all look unified because the group is crowded together. What is happening there is not very clear, but it appears that they are studying something.

يظهر في هذه الصورة أشخاص من الماضي البعيد، لأنهم موجودون داخل مغارة، وتبدو ملابسهم ملائمة جدًّا لفترة القرن الـ 20، وتدل الكوفية مرّة أخرى على الوسط العربيّ. تثير الصورة في مشاعر من القرابة الأسرية. يبدو الجميع متكتلين جدًّا، وذلك لسبب المجموعة التي تزدحم معًا. ما يحدث هناك غير واضح تمامًا، لكن يبدو أن ذلك تعليم لشيء ما.



## Palestinian Refugees Living in a Cave, 1950

# لاجنون فلسطينيّون يعيشون في كهف، 1950



> جامعة فلسطينية العمر 21 سنة فلسطيني

I could not absorb this interpretation because the picture does not show the sadness in the hearts of this family because they had to leave their homes. لم أستطع استيعاب هذا التفسير، لأنّ الصورة لا تظهر الحزن في نفوس هذه العائلة لاتنهم تركوا ديارهم.

Palestinian University Female 33 years old Palestinian This picture reflects the reality of suffering and oppression of the Palestinians that lived in 1950 and it's a sad and unfortunate image.

هذه صورة تعبّر عن واقع المعاناة والقهر الذي عاشه الفلسطينيون سنة 1950، وهي صورة محزنة وتعيسة.

جامعة فلسطينية لعمر 33 سنة فلسطينية

Haifa University Female 25 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 25 سنة اسر ائيلية

The picture is very special and I feel sorry for the family's situation, that they are forced to live in a cave. My sorrow is especially for the children for the hardships of life they must experience instead of going to school to learn and enjoy at home. I am also wondering whether the family has everything it needs in the cave: Where do they get food, water? Where do they wash their clothes? How long do they have to live in the cave?

الصورة خاصة جدًّا، وأنا أشعر بالحزن على وضع الأسرة المُضطرة إلى العيش في مغارة، الحزن هو، أساسًا، على الأطفال الدين يجب أن يواجهوا مشقّات الحياة بدلاً من أن يذهبوا إلى المدرسة للتعلّم والاستمتاع في البيت. كما أنني أتساءل، هل لدى الأسرة جميع احتياجاتها في المغارة، من أين يحصلون على الطعام والماء، وأين يخسلون ملابسهم؟ كم من الوقت اضطرّوا إلى السكن في المغارة؟

Male 27 years old Israeli

> العمر 27 سنة اسرائيلي

It is shocking to see how Palestinian refugees lived. It looks very primitive and very difficult.

إنه أمر يهزّك من الأعماق، أن ترى إلى حياة اللاجئين الفلسطينيين، يبدو ذلك بدائيًا جدًا و غير سهل أبدًا.

جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

This is the situation we arrived at today: destroyed houses which used to embrace families with grace and sympathy; families who were dreaming of security, stability and love. These houses are not offering comfort anymore, after they lost their people. These houses were bombed and will fall down – a house without people has no value.

هذا ما وصلت إليه الحال: بيوت مدمّرة بعد ما كانت تحضن بين جدر انها عائلات بسيطة تحلم بالأمن والاستقرار والحنان. فحتى هذه البيوت لم تنعم بالراحة بعد فقدان أهلها، فقصفت وهي آيلة إلى السقوط، فلا قيمة للبيت من دون أهله.

Haifa University Male 37 years old Palestinian

> جامعة حيفا العمر 37 سنة فلسطين

The difficult conditions of life. Miserable area where there are no basic components of life. ظروف الحياة الصعبة. يمكن أن يكون البيت المهدّم مهدّمًا جرّاء قصف أو عملية. منطقة بائسة لا توجد فيها مكوّنات الحياة.

Haifa University Male 24 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 24 سنة اسرائيلي

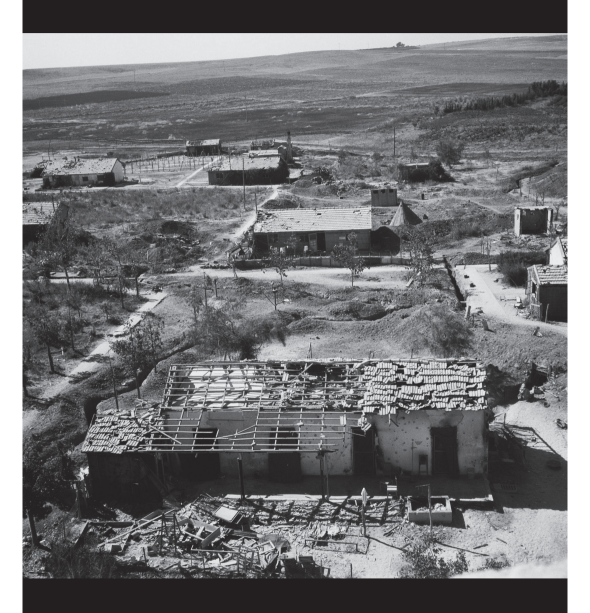
It looks like an abandoned village after the War of Independence. It evokes sadness and compassion for the people who have just left their homes and who still hope to return at this stage. The sadness is also about the harsh conditions that await them.

يبدو وكأنها قرية مهجورة بعد حرب الاستقلال. تثير الشفقة والأسف على الأشخاص الذين خرجوا منذ زمن من بيوتهم، ولا يزالون، في هذه المرحلة، يأملون العودة. الأسف هو، أيضًا، على الطروف الصعبة التي أعدًت لهم.



### A View of Kibbuts Negeba Destroyed by Egyptian Air Raids, 1948

مشهد لكيبوتس نيجيبا وقد دمّرته الغارات الجويّة المصريّة، 1948



جامعة فلسطينية

العمر 20 سنة فلسطينية You called this disaster upon yourselves, after you expelled refugees from their houses. Now you feel as refugees have experienced feeling all the time.

على نفسها جنت براقش. يذوقون مثلما ذاق اللجئون.

Haifa University Male 37 years old Palestinian

> جامعة حيفا لعمر 37 سنة السطين

He who saw suffering attempts to prevent others from experiencing it – this is the rational man. But he who oppresses, bombs, expels, kills and massacres others; is this a human act? I am against violence in all its forms.

ان من ذاق مرارة معينة وطعمًا سيئًا يحاول أن يمنع سائر الناس من تذوّقه. هذا الإنسان العاقل الإنسان ولكن من يتعرّض للقصف ويقصف ومن يتعرّض للذل ويسببه لغيره، ومن يتعرّض للتهجير ويهجّر غيره، من يقتل ويذبح، هل هذا عمل انساني. نحن ضد أعمال العنف بكلّ أشكالها.

Haifa University Male 24 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 24 سنة اسر ائيلي

I had some doubt about whether it was really an Arab village, as I wrote, because of the order and distance between the houses. With all the pain and difficulty, I'm happy to know that the fate of the kibbutz residents is much better than that of the Palestinian refugees.

كان لديّ شكّ حول ما إذا كانت هذه قرية عربية مثلما كتبت، لسبب الترتيب والبعد بين البيوت. مع كلّ الألم والصعوبات، فأنا سعيد بأن مصير سكان الكيبوتس أفضل بأضعاف الأضعاف من مصير اللاجئين الفلسطينيين.

. العمر 20 سنة

The people in the picture are happy. because these two sisters and their children are meeting each other. Even though they are pleased, there is some fear and sadness on their faces, because of the destruction in their surroundings. The picture shows both happiness and sadness: happiness because they meet and sadness because of the separation of people after the destruction.

الفرحة نتبجة التقاء الأخوات مع بعضهنّ البعض، لكن على الرغم من السعادة، يظهر بعض الحزن نتيجة الدمار الموجود في المنطقة، فالمشاعر الموجودة هي مشاعر السعادة المختلطة بنوع من الحزن على الفراق والدمار

Female 22 years old Israeli (mixed background) living outside the Middle East

العمر 22 سنة إسرائيلية ( أصول مختلطة) تعيش خارج الشرق الأوسط

The photo is from the beginning of the State of Israel. In the background there is something that looks like a minaret of a mosque, which reveals the location. The picture evokes feelings of happiness and festivity. The people are dressed and look like my grandmother after World War II, and this is how new immigrants to the country looked.

الصورة من بداية قيام دولة إسرائيل. في الخلفية شيء يبدو وكأنه مئذنة مسجد تكشف المكان. تثير الصورة مشاعر من السعادة والاحتفاليةٌ تبدو النساء لابسات كجدّتي بعد الحرب العالمية الثانية، وهذا هو الشكل الذي ظهر عليه القادمون.

A college in Israel Male 26 years old Israeli (mixed background)

كلية في اسرائيل العمر 26 سنة اسرائيلي (أصول مختلطة)

Two women and two children on their way somewhere. The background catches your eye because of the ruins on the left. They are standing in front of a village that appears to be Arab. However, they appear to be visitors rather than local. The picture arouses a sense of disappointment at the fact that it was not possible to maintain the state of affairs that appear in the photo.

امر أتان وطفلان، في طريقهم - على ما يبدو - إلى مكان ما. الخلفية في هذه الصورة بارزة، لأنه يبدو أنه من الجانب الأيسر هناك أنقاض بناء ما. الخلفية من ورائهما هي لقرية عربية على ما يبدو، رُغم أن المرأتين لا تبدوان منتميتين إلى المكان بل تبدو أن ز انرتين. المرأتان في الصورة تبتسمان، وتوحيان بنوع من الثقة والأمان، رغم حقيقة أنهما موجودتان على ما يبدو – في مكان معادٍ. تثير الصورة القليل من الإحساس بالخيبة من أنه لم يكن في الإمكان الحفاظ على الوضع كما يبدو في الصورة.

Male 28 years old Israeli

العمر 28 سنة اسرائيلي

Impression - An old, authentic picture, taken in an Arab village or city because of the mosque in the background.

Type of emotions it evokes - A contradiction between the elegant dress of the women and the surrounding ruins.

What is happening – Two mothers are walking with their children on a cold day, perhaps on their way back from kindergarten.

Who appears in the photo - Either an pair of Arab women from the higher class of society in the city, or Israeli immigrants who are disconnected from Middle Eastern fashion.

الانطباع - صورة قديمة، حقيقية، مُلتقطة في قرية عربية أو مدينة، لسبب الجامع من

نوع المشاعر التي تثيرها – التضارب بين لباس النساء الأنيق وبين الخرابات من

ما الذي يحدث فيها – أمّهتان تمشيان مع

ما الذي يحدث فيها – المهان لمسيان مع ولديهما، في يوم بارد، قد تكونان في طرق عودتهما من الروضة. من المصور فيها – أو عربيّتان من الطبقة الراقية في المدينة، أو مهاجرتان إسرائيليّتان "منزوعتان" من الموضا الشرق



## New Jewish Immigrants from Bulgaria in Jaffa, October 1949

مهاجرون يهود جدد من بلغاريا في يافا، تشرين الأول 1949



> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

Jews that came before them to Jaffa. They are very happy because they are meeting their friends who can empower them to stay in a land that is not theirs. They have the attitude of settlers; they have been brought to the area to increase the numbers of Jews and to claim that they own the land. This evokes a feeling of

sadness and anger, because in this way they stole our lands where our grandfathers lived for generations.

The picture stirs mixed emotions. On

These are Jews who meet other

لفكرة هي فكر ة الالتقاء مع يهود آخرين سبقو هم ألى يافا والسعادة نتيجة لقائهم بهم وذلك لأنهم غير موجودين في أرضهم ير عبون في لقاء أشخاص يزيدون قوتهم شعور الاستيطان والزيادة في أعداد اليهود المهاجرين نتيجة احضار هم ألى المناطق فقط لزيادة أعدادهم والادعاء بأن الأراضي ملكا لهم. فهذا الشعور يولد نوعا من الحزن والغضب نتيجة سلبهم لأراضينا التي عاش بها أجدادنا منذ القدم.

Female 22 years old Israeli (mixed background) living outside the Middle East

العمر 22 سنة إسرائيلية ( أصول مختلطة) تعيش خارج الشرق الأوسط the one hand – joy – stemming from my deep understanding of a home for the Jewish people, especially since my grandmother is a Holocaust survivor, and on the other hand, the injustice and the sadness about the destruction of the homes and the lives of many Arabs in 1948. My grandparents almost surrendered and abandoned the village [Moshav] where they were born, but the village was rescued at the last moment.

تثير الصورة مشاعر مختلطة. فمن جهة – سعادة مصدرها فهمي العميق لبيت الشعب اليهوديّ، خصوصًا كون جدّتي من الناجين في الكارثة. ومن جهة أخرى – انعدام العدل والحزن اللاحق بهدم بيوت وحياة الكثير من العرب عام 1948. كاد جدّي وجدّتي بستسلمان ويتركان القرية التي وُلدا فيها، لكنّ القرية نجت في اللحظة الأخيرة.

A college in Israel Male 26 years old Israeli (mixed background)

كلية في اسرائيل العمر 26 سنة اسرائيلي (أصول مختلطة) Even after learning who is in the picture and how they are connected to the place, the question still arises about why the situation of Jews and Arabs living side by side in peace was not maintained.

بعد أن أعرف من الموجود في الصورة، أيضًا، وعلاقتهم بالمكان، لا يز ال يبرز السؤال عن سبب عدم الحفاظ على الوضع الذي كان قائمًا، حيث كان اليهود والعرب يعيشون بسلام واحدًا إلى جانب الآخر.

Male 28 years old Israeli

> العمر 28 سنة اسرائيلي

I still feel the contradiction of Europe in the Middle East.

تبقّى الشعور الضدّيّ، لأوروبا داخل الشرق الأوسط.

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فاسطينية

I think this picture reflects the reality of the forced migration, and describes the suffering of a people who were forced to leave their country and carry their belongings. I have feelings of sadness and compassion, and a sense of disorder and chaos. One would think that after the displacement of these people, their lives would improve, but in fact I expect it will be worse because the person who lives away from his/her homeland is burned with the sense of estrangement, longing and nostalgia for the homeland.

هذه الصور تمثّل هجرة الناس وتركهم أراضيهم و بيوتهم. البيوت المحيطة مهدّمة، الأطفال ملقون على أكياس الطحين. هنالك امرأة جالسة ويدها على وجهها وكأنها لا تريد الرحيل وتنظر أمامها بحسرة ولكن الناس واقفون فيها وكأنّهم يلقون آخر نظرات الوداع للبلاد.

Haifa University Male 54 years old Palestinian

> جامعة حيفا العمر 54 سنة فلسطيني

A place for Palestinian displaced people gathered and transportation vehicles are ready to carry up their luggage in order to leave Palestine and move outside to neighboring Arabic countries. Children are playing and do not know what the future is holding for them. Men and women working together in order to pack and carry up their luggage. A very impressive photo shows and tells the story of displacement of Palestinian people.

مكان تجمّع الناس الفلسطينيين ووسائل النقل جاهزة من أجل تحميل الأغراض من أجل مغادرة فلسطين الى خارجها الى الدول المجاورة من الدول العربية. أو لاد يلعبون ولا يعرفون ماذا يخبئ لهم المستقبل. الرجال والنساء يعملون معا من أجل تحميل الأغراض. صورة مؤثرة جدا تظهر وتمثل الشعب الفلسطيني والتهجير.

Haifa University Female 23 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 23 سنة اسر ائيلية

In the picture I see people with their belongings, migrating to another place. Arabs. I think this is the immigration that occurred in 1948 when the Jews came to the country. They are alone, angry, confused and lost.

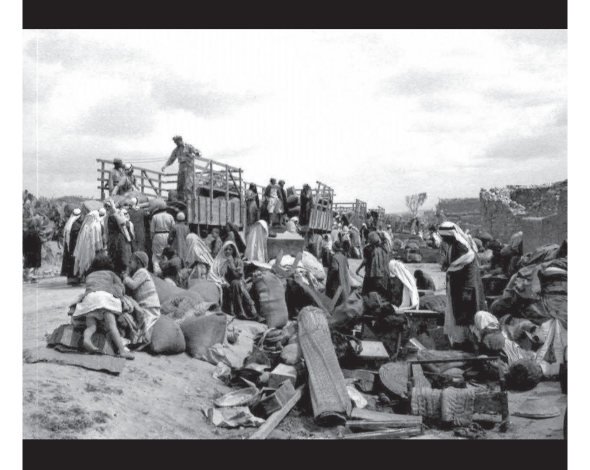
رى في الصورة أشخاصًا مع أمتعتهم، إنهم يهاجرون إلى مكان آخر . عرب، يبدو لي أنها الهجرة التي كانت عام 48 عندما قدم اليهود إلى البلاد . إنهم أفراد، غاضبون، مرتبكون، وتائهون.

A college in Israel Female 23 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 23 سنة اسرائيلية

In the picture we see Arabs (identified by the *keffiyeh*) who are being loaded onto a line of trucks taking them somewhere. I assume that the people standing on the truck are British officers. The picture evokes sadness as it reminds me very much of Holocaust transfers of the Jewish people, who were transported in cattle trains to concentration camps and labor camps. I feel the situation is very familiar and painful to me and that the Arabs seen in the picture are not fully consenting to go onto the trucks, but are doing this under some duress.

نرى في الصورة عربًا (حسَب الكوفيّات) يتمّ تحميلهم على قافلة شاحنات تقود – على ما يبدو – إلى مكان معيّن. لا أعرف ما إذا كان الحديث عن ضبّاط بريطانيين، لكنّ ذلك هو ما يُمكنني أن أخمّنه عنهم. تثير الصورة في مشاعر الحزن، لأن ذلك كثيرًا ما يُذكّر بعمليّات نقل وتهجير تمّت ممارستها مع الشعب اليهوديّ في الكارثة، الذي تمّ نقله عن طريق قاطرات الحيوانات بلي معسكرات عمل وتجميع. هناك شعور بأن الظرف معروف جدًّا ومؤلم جدًّا، وأن العرب الذين يظهرون في الصورة لا يركبون الشاحنات/ سيّارات النقل، بموافقة يركبون الشاحنات/ سيّارات النقل، بموافقة تامّة، بل من خلال شيء من الترويض.



Palestinians Expelled from the Village of Iraq al-Manshiyya, date unknown

فلسطينيُّون مهجَّرون من قرية عراق المنشية، التاريخ غير معروف



العمر 20 سنة

They are the sons of my ancestors' village, my family and my people who have been expelled from Erash Al-Mansheva, Human beings feel the pain of the occurrence of injustice on others but the pain grows more when he feels that they are his family and people. I do not want you to understand that I only feel for my family, but everyone, everyone on this earth is my brother, my father and my mother. But the pain is greater when he feels that this land had been once his own, missing it especially when he knows that his ancestors had left what they own. However, if this land remained ours. our manner couldn't be like today's manner.

انهم أبناء قرية أجدادي هم أهلى وناسى الذين تم طر دهم من العر اش المنشية. الأنسان يشعر بالألم لوقوع الظلم على الآخرين لكن الألم يكبر أكثر عندما يشعر أنَّهم أهله وأناس. لا أريد أن تفهموا منه انني لا أشعر الا بأهليّ بل بالجميع ، كلّ من هو على هذه الأرض هو أخي وأبي و أمى لكن الألم يكون أكبر عندماً يشعر أن هذه آلأر ض كانت يوما ما له، يشتاق ويحن البها خاصة عندما بعلم انه أجداده تركوا كل ما يملكون من أراض ودونمات عديدة قد تزيد عن 48 دونما غصبا عنهم. ولو أنه هذه الأرض بقيت لنا لما كان حالنا اليوم على هذا الحال

Haifa University Male 54 years old Palestinian

This picture confirms that the process is not immigration, but the displacement and expulsion of Palestinian people and this photo raises my feeling for struggle and the fight for the rights of these people to return to their homes and their land.

مكان تجمع الناس الفلسطينيين ووسائل النقل جاهزة من أجل تحميل الأغر اض من أجل مغادر ة فلسطين الى خار جها الى الدول المجاورة من الدول العربية. أو لاد يلعبون ولا يعرفون ماذا يخبئ لهم المستقبل. الرجال والنساء يعملون معا من أجل تحميل الأغراض. صورة مؤثرة جدا تظهر وتمثل الشعب الفلسطيني والتهجير

Haifa University Female 23 years old Israeli

العمر 23 سنة

These are Palestinians being expelled to Iraq, after the Jews were brought into the country. They're still seeking a haven for themselves.

هؤلاء فلسطينيون مطرودون إلى العراق. بعد إدخال اليهود إلى البلاد. لأيزال هؤلاء الأشخاص تائهين. لا يزالون يبحثون لهم عن مكان آمن

A college in Israel Female 23 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 23 سنة اسر ائبلبة

As I said previously, I still feel empathy and real sadness when I see the picture, but my sadness is limited knowing that these evacuations cleared areas in the state so that Jews who returned from exile and the Diaspora would get them. It would be hypocritical of me to deny this since I think this was our only possible alternative. Thus, despite the sadness and empathy, I understand that this was perhaps the only way.

كما قلت قبل ذلك، لا يزال في شيء من التعاطف، ولا يزال فيّ حزن حقيقّيّ يِنتابنِي عندمًا أَنظُر ۚ إِلَى الصُّورة، إلاَّ أن الحّزن لا يزال محدودًا بحقيقة أنه من خلال عمليّات الإخلاء تلك، فرغت المناطق في الدولة ليحتلها اليهود العائدون من المهجر و الشُّتات. سيكون ذَلك نفاقًا، من ناحيتي، إنكار أن ذلك هو الحلّ الوحيد الذي من المُمكن أن يكون، لذا فإنه مع الحزِّن والتماهي، هناك تفهِّم لأن تكون هذه الطريقة هي - لربّما - الطريقة الوحيدة.

جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

people in all this? What is the fault of the child in this injustice? The future of the children is lost. But thanks to God in spite all of this, the people still cooperate and live beside each other, this can make it easier for them in their suffering

What is the fault of these innocent

ما ذنب هؤلاء الناس الأبرياء في كلّ هذا! ما ذنب الطفولة! لماذا هذا الظلم! أضاعت مستقبل الأطفال، لكن الحمد لله، بالرغم من ذلك ما زال الناس متعاونين وإلى جانب بعضهم البعض، وهذا قد يخفّف عنهم شيئًا من عذابهم.

Palestinian University Male Palestinian

> جامعة حيفا فلسطيني

I'm not satisfied with the situation because these people were displaced from their homes. They are on their way outside their home land to a life of suffering, pain and

oppression.

انطباعي أنني غير راضٍ عن الوضع، وذلك لأنّ هؤلاء في مرحلة التهجير خارج بيوتهم وهم في طريقهم إلى خارج وطنهم. الفكرة عن الصورة هي حياة العذاب والألم الشديد والظلم. مشاعر عطف ومبول ودعم، الم وحيرة. ما يحدث في الصورة هو عائلات مهجّرة، إقامة خيمة لتسكن فيها إبان عملية التهجير والظلم

Male 27 years old Israeli

> العمر 27 سنة اسرائيلي

The first thing I noticed was the poverty. The girl looks very sad. The father looks confident, and the mother looks a bit frightened. They look like refugees with great difficulties. The picture gives me a feeling of fear and horror. It reminds me a bit of images from the Holocaust.

لقد خطر في بالي الفقر الأول مرّة. تبدو الطفلة حزينة جدّا، يبدو الأب واثقًا وتبدو الأم قلقة بعض الشيء. يبدون كالاجئين حالهم سيئة جدًّا، إن ذلك يثير في الخوف والفزع أن أرى هذه الصورة، يذكرني ذلك، الكارثة.

Haifa University Female 23 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 23 سنة اسر ائيلية

child in the picture is crying. In the background of the picture there was apparently a building that was destroyed. In my opinion, they are Jews from the war. Apparently a catastrophe occurred. Apparently everything is over. The husband has an angry look and the woman has a look of vengeance.

I see in the picture a man and

his wife and their daughter. The

أرى في الصورة رجلاً وامرأته وابنتهما. البنت في الصورة تبكي. ويبدو أنه كان خلف الصورة مبنًى قد هُدّم. في رأيي هؤلاء يهود من الحرب. يبدو أنه وقعت في هذه الحرب كارثة. يبدو أن كلّ شيء قد انتهى، في نظرة الزوج غضب، وتطلق المرأة نظرة انتقام.



#### A Palestinian Child and Two Adults in a Refugee Camp, 1950s

## طفلٌ فلسطيني وشخصان بالغان في مخيم للاجئين، سنوات الـ1950



> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

I think about how to repair this situation and how I can help them. I think about what the crime is of this child to get punished like this. What is the motive for the demolishing houses of peaceful civilians? The desire of destruction, killing, and hurting others are feelings of a murderer that can't be described.

أفكّر في كيفيّة إصلاح هذا الوضع وكيف يمكن مساعدتهم. أفكّر في الجرم الذي ارتكبته هذه الطفلة انتعاقب بهذا الشكّل. ما هو دافع تدمير بيوت المدنيين المسالمين. الرغبة في التدمير والقتل وإلحاق الأذي بالأخرين هي مشاعر لشخص قاتل، وصفه يفوق الخبال.

Palestinian University Male Palestinian

جامعة حيفا

These women and children settled in this place because they could not return to their homes, so they had to adjust and adapt themselves to the situation. I have feelings of sadness, pain and empathy.

هؤلاء النسوة والأولاد استقرّوا في هذا المكان لأنّهم لم يستطيعوا العودة إلى بيوتهم، فعليهم ملاءمة وضعهم للوضع القائم. الشعور حزن وعطف وألم.

Male 27 years old Israeli

> العمر 27 سنة اسرائيلي

I think that, in the past, it was not easy to survive as a refugee. It was extremely difficult. أعتقد أنه لم يكن من السهل في الماضي البقاء كلاجئ، كان ذلك أمرًا صعبًا جدًّا.

Haifa University Female 23 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 23 سنة اسر ائبلية

A family emerges from a war during a particular period (the 1950s) after the war. They are a Palestinian family that migrated to Lebanon after 1948. عائلة خارجة من الحرب في فترة ما (سنوات الخمسين) بعد الحرب. إنها عائلة فاسطينية هاجرت إلى لبنان بعد عام 48.

> جامعة فلسطينية العمر 21 سنة فلسطيني

This picture confirms the existence of occupation and reflects Palestinian reality. It makes me very angry, reminding me of what has happened to my grandfathers

ذه الصور تؤكّد وجود الاحتلال وتعكس واقعنا في فلسطين. هذه الصورة أغضيتني لانّي شعرت بآلامهم الكثيرة والشخصية والمباشرة بي وهي تذكّرني بما حدث لأجدادي.

Female
22 years old
Israeli (mixed
background) living
outside the Middle East

العمر 22 سنة إسرائيلية ( أصول مختلطة) تعيش خارج الشرق الأوسط The picture shows Arab fellahin [peasants] working on their land, and most probably Arabs are trying to take their land. The picture evokes difficult feelings of pain and sadness about the injustice that befell the fellahin

هذه الصورة تظهر الفلاحين العرب يعملون في أرضهم، وعلى الأغلب جاءهم يهود مع أسلحة يحاولون أخذ أراضيهم. الصورة تثير مشاعر صعبة من الألم والحزن بسبب عدم الإنصاف الذي وقع من نصيب الفلاح للم بي.

A college in Israel Male 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائيلي

population of civilians and fighters who are apparently threatened by a conqueror. This situation reminds me more of war than an abduction for criminal reasons. The picture evokes difficult feelings, fear and terror. It reminds me a bit of firing squads during the Holocaust. It is a helpless population in an abandoned and isolated area, so it looks like they are about to have a tragic experience.

We see in the picture prisoners or a

في الصورة تمّ تصوير أسرى أو مجموعة من السكان والمقاتلين، هي – على ما يبدو – مهدّدة من قبل محتّل. يُذكّرني هذا الوضع بالحرب أكثر ممّا يُذكّرني باختطاف على خلفية جنائية. تثير الصورة فيّ مشاعر صعية، والخوف، والذعر. إنها تذكّرني قليلاً بصفّ مطلقي نار خلال الكارثة. يجري الحديث عن مجموعة سكانية لا حول لها ولا قوة في منطقة متروكة ومنعزلة، حيث يبدو الأمر وكأنهم معرّضون لتجربة مأساوية.

A college in Israel Female 22 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 22 سنة اسر ائيلية

It looks like a civilian detention of Palestinians by Jews in the middle of a field/farming plot. Hostility, fear, helplessness and inequality. يبدو مثل معتقل مدني لفلسطينيين بيد يهود في وسط حقل/قطعة زراعية. عداوة، خوف، قلة حيلة، وانعدام مساواة.

Palestinian University Female 20 years old Palestinian

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

I see a bunch of Palestinian farmers working in their land, and a bunch of Israelis holding weapons came by and ordered them to raise their hands, then they started to search them and drive them out of their land.

أرى مجموعة من المزار عين الفلسطينيين الذين يعملون في أرضهم وجاء مجموعة من الاسرائيليين الذين يحملون السلاح وأمروهم برفع أيديهم لفوق وبدأوا بتقتيشهم وطردهم من أرضهم.



Search for Weapons by Jews in the Village of Kholda, date unknown

تفتيش على أسلحة من قبَل يهود في قرية خلدة، التاريخ غير معروف



Female

22 years old

Israeli (mixed

background) living outside the Middle East

I feel sadness and sympathy for those who rise against the occupation. أشعر بالحزن على المقاومين للاحتلال.

جامعة فلسطينية العمر 21 سنة فلسطيني

The Jews begin to take over the country and the weapons in the photo only reinforce the feelings of sadness and pain about the absurd situation that was created.

Now I feel confused, since we're

اليهود بدأوا بالسيطرة على المدينة بالسلاح. هذه الصورة تعزّز الحزن والألم على الوضع الأكثر منافاة للعقل الذي خُلق.

العمر 22 سنة إسرائيلية ( أصول مختلطة) تعيش خارج الشرق الأوسط

A college in Israel Male 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائيلي

dealing with Jews who are responsible for the Arabs' situation. I feel that the Arab population is more secure now, they are not about to be murdered or subjected to indecent acts. We are not so different from other people. The Arab (Palestinian) population suffered many difficulties and hardships, in which we, the Jews. played a part. However, they are not about to be murdered or harassed. In this picture, we see helpless men putting their hands up. When I see this and know that the Jews are holding the weapons, it seems a bit more justified.

أشعر الآن بالارتباك؛ فإن الحديث عن يهود هم المسؤولون عن هذا الوضع الذي لحق بالعرب. أشعر بأن المجتمع العربي أكثر أمانًا، فهم ليسوا عُرضة للقتل أو ممارسة أعمال مشينة ضدّهم. السياق هو وأن المجتمع العربي (الفلسطيني) في البلاد تعرّض لمشقات وصعوبات كثيرة، ونحن اليهود ساهمنا في ذلك. يُرى في الصورة عرب لا حول لهم ولا قوة ير فعون أيديهم. عندما أرى ذلك وأعلم أن اليهود هم الطرف عندما السلاح، يبدو لي الأمر أكثر عدل بعض الشيء.

A college in Israel Female 22 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 22 سنة اسرائيلية.

This action is perhaps important and essential, but it is demeaning and humiliating. The fact that the Jews are civilians and not policemen is a bit troubling in that they're taking the law into their own hands. Jewish people do not adhere to law. A strong side versus a weak side.

خطوة قد تكون مهمّة وضرورية، لكنها مخزية ومهينة. إن مجرّد كون اليهود مواطنين وليسوا رجال قانون نشاز بعض الشيء، بأخذ القانون بأيديهم. جانب قويّ في مواجهة جانب ضعيف.

Palestinian University Female 20 years old Palestinian I feel sorry for the intervening and searching in the village.

أشعر بالاستياء من التدخل في القرية والقيام بتفتيشها.

جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية Palestinian University Male Not available Palestinian

> جامعة حيفا فلسطيني

I have a good impression because the freedom fighters were victorious at some point and achieved good things through resistance. This picture evokes feelings of courage, power, steadfastness and pride. The feelings are those of pride and admiration for those freedom fighters. الانطباع مريح وذلك لأنّ المقاومين قد انتصروا في مرحلة ما أو أنّهم قد حصلوا على شيء جيّد من خلال المقاومة. أفكر أن في هذه الصورة شجاعة، قوة، عظمة وصمودًا. المشاعر هي فخر واعتزاز بهؤلاء المجاهدين المقاومين في طريقهم واستمرار هم بذلك.

A college in Israel Female 22 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 22 سنة اسرائيلية

It looks like Arab people, some of them in uniforms and some not. All of them/nearly all of them are armed with weapons. Again, it's a picture that doesn't seem contemporary. All of them on a single vehicle, apparently on the way to

somewhere. It doesn't stir emotions

in me.

هو ما يبدو كأشخاص عرب، قسم منهم بريّ، قسم منهم بريّ، قسم منهم – ليسوا كلهم/ كلهم، تقريبًا – مسلّحون، مرّة أخرى، صورة تبدو غير آنيّة. يبدون جميعًا وكانهم على ظهر سيارة واحدة في طريقهم إلى مكان ما. لا تثير فيّ الصورة أية مشاعر.

A college in Israel Female 24 years old Israeli and European

> كلية في اسرائيل العمر 24 سنة اسرائيلية

In the picture there are Arabs with weapons. Some of them look angry and serious, and some are smiling in pride. This picture makes me anxious. They're looking straight at the camera, with weapons. They're coming to kill.

In the picture there are soldiers from

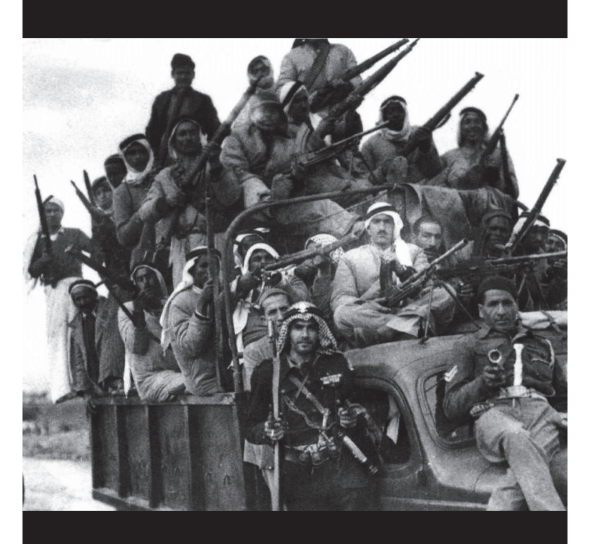
يظهر في الصورة عرب مع سلاح. يبدو بعضهم غاضبًا وجدّيًا، ويبدو البعض الآخر مبتسمًا بفخر. هذه الصورة تضغطني. إنهم ينظرون إلى الكاميرا مباشرة، بقطع السلاح الذي يريدون القتل به.

A college in Israel Female 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائيلية

one of the Arab countries (maybe Palestine). They look very united and motivated. There are a lot of weapons and a lot of pride. In the middle, in white, the leader is sitting. He makes a charismatic impression. You can also see smiles here and there. All in all, they seem quite satisfied with themselves. I think that if they were 'our' soldiers, the picture would give me a sense of security. But since this right away portrays a situation of an enemy army, the picture gives me a feeling of fear and aversion.

يظهر في الصورة رجال جيش إحدى الدول العربية (لربّما فلسطين). يبدون متكتلين جدًّا ومتمسكين بالهدف. الكثير من الأسلحة والكثير من الأسلحة يجلس القائد الذي يُبدي انطباعًا بالحضور. يمكن أن تُرى، أيضا، ابتسامات هنا وهناك. أنفسهم، أظن أنهم لو كانوا جنود "نا"، كانت الصورة ستثير في الأمان، لكن بما أن ذلك بيش عدو من البداية، تثير الصورة في شعورًا بالخوف والردع.



Palestinian Warriors on Their Way to the Battle of Kastel, April 1948

محاربون فلسطينيون في طريقهم إلى معركة القسطل، نيسان 1948



Palestinian University Male Not available Palestinian

> جامعة حيفا فلسطيني

These are courageous fighters on their way to liberate Jerusalem from all occupiers. Their facial expressions show determination to liberate the lands from strangers. The feeling is that of pride and dignity.

هؤلاء المحاربون يخرجون بعزيمة وقوة واندفاع قويّ من أجل تخليص القدس من أيّ قوّة تحاول أن تسيطر على المدينة المقدسة أو تحتلها. حسب ملامح وجوههم يريدون الانتصار وتحرير المنطقة والقدس من أيّ سلطة غربية. الشعور فخر، اعتزاز وكرامة.

A college in Israel Female 22 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 22 سنة اسر ائيلية

The description of the photo is similar to the impression I had of it, though I didn't know they were on the way to the Kastel, Jerusalem. I don't have a clear feeling about the picture.

يُشبه وصف الصورة الانطباع الذي كان لي منها، صحيح أنني لم أعلم أنهم في الطريق إلى القسطل في القدس. ليس لدي شعور واضح بالنسبة إلى الصورة.

A college in Israel Female 24 years old Israeli and European

> كلية في اسرائيل العمر 24 سنة اسر ائيلية

I feel the same thing about the picture. Feeling a lot of sadness in this picture. It makes me feel frustration and sadness about the distorted world in which we live.

أشعر بالشيء نفسه بالنسبة إلى الصورة. يُشعر بكثير من الألم في هذه الصورة. إنها تثير في الإحباط والحزن على العالم المشوّه الذي نعيش فيه.

A college in Israel Female 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائيلية

My feeling is not much different than it was before I read when it was taken and why. There is still something threatening and stressful here, an enemy army that is determined to win, self-satisfied and confident. I feel that they are against me. All of the weapons are aimed forward. A cohesive group of highly

motivated soldiers

لا يختلف شعوري كثيرًا عن شعوري الذي كان قبل أن أقرأ تاريخ التقاط الصورة وسبب التقاطها. لا يزال هنا شيء ضاغط ومهدد، جيش عدو مصر على رأيه في الانتصار، راض عن نفسه وواثق من نفسه. أشعر أنهم ضدي. جميع الاسلحة موجهة إلى الأمام. مجموعة متكتلة من المجنود المسكونين بالعزيمة.

جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فاسطينية

It shows clearly a group of young people against a wall. This reflects punishment. I suspect that the photo is taken of Palestinian people in Israeli prisons.

هذه الصورة لمجموعة من الشباب الذين يديرون وجوههم نحو الحائط، وهذا يعتبر عقابًا. أتوقع أن تكون هذه الصورة مأخوذة لأناسٍ من الشعب الفلسطيني في السجون الاسر اندلية.

Palestinian University Female 20 years old Palestinian

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فاسطيندة

I see a group of Palestinians against the wall. I understand that they are held by the Israeli army.

The photo shows men facing the

أرى مجموعة من السكان الفلسطينيين رافعين أيديهم إلى أعلى على الحائط ووجوههم إلى الخلف، قد أفهم أنّه يوجد إسر ائيليون يحملون سلاحهم وأجبروا هؤلاء على الوقوف على الحائط وأمروهم برفع أيديهم، ربّما لتفتيشهم أو قتلهم.

A college in Israel Female 23 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 23 سنة اسر ائيلية

wall; they put their hands up as a sign of surrender. I think they are Palestinian prisoners/terrorists, caught by the army before leaving for an operation or preparing one. The picture arouses sadness because it reminds us of the time of the Holocaust when the Jews were in the same position and the Nazis shot them one after another. Perhaps they are not Arab terrorists. but it's the massacre at Sabra and Shatila. In any case, the old debate between Muslim Arabs and Jews in this country is sad, long and bloody. Therefore, alongside the sadness, I cannot completely identify with them. That is, maybe they are aiming to do something bad or even worse, plan to kill/murder Jews who are my friends, acquaintances and family.

يظهر في الصورة أشخاص وجوههم متّجهة يُدو الحائط، وهم يقفون رافعي الأيدي، إشارة إلى الاستسلام. أعتقد أن الحديث عن معتقلين فلسطينيين/مخرّبين قام الجيش مل معلمين حديثين، ويتنافئ المائة القبض عليهم قبل خروجهم إلى عملية، أو في الوقت الذي كانوا يدبّرون فيه لم إله المعلمية. تثير الصورة حزني، فعلاً، في أعقاب أن ذلك يُذكّر بالوضّعية التي سنُجدها في كثير من الصور القديمة من فترة الكارثة، عندما قام النازيون بذبح اليهود وقد كانوا بلا حول لهم ولا قوّة، بيدين مرفوعتين. ذبحوا واحدًا تلو الآخر. ... يُنْ المُمكن أنه في هذا الظرف لا يجري الحديث عن عرب مخرّبين ألبتّة، بل هي المذبُّحة ِالنِّي وقَعت في صَبرا وشاتيلا. أيًّا كان، و أيًّا كَأَنُ الظر فُّ، فإن النقاش القديم بين العرب المسلمين في البلاد وبين اليهود، محزن، طويل، وممهور بالدم لذا، فمن خلال الغمّة والحزن في أعقاب تماهي معهم، هناك رؤية لا تدعني أتماهي حتى النهاية، وتقول لي إن الحديث عن أشخاص أرادوا أنّ يسيئوا أنّ بل أرادوا أسوأ من ذلك، أردوا تقتيل/قتل اليهود الذين هم أصدقائي، معارفي، وعائلتي.

A college in Israel Female 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائيلية

Members of the Palmach being checked for weapons by the British. A picture that appears humiliating, portraying members of the Palmach as weak and humiliated. Opposite of the picture of the Palmach that I have in my mind.

عناصر الـ"بلماح" في أثناء تفتيش أسلحة على أبدانهم يقوم به بريطانيون. صورة تبدو مُهينة، وتعرض عناصر الـ"بلماح" كضعفاء ومُهانين. بخلاف الصورة الموجودة في مخيّلتي عن عناصر الـ"بلماح". الـ"بلماح".



Foremen of Palmach Being Searched for Weapons by the British, 1948

تفتيش أفراد البلماح للعثور على أسلحة من قبَل البريطانيّين، 1948



> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

This picture shows how the British are searching the men of Palmach for weapons in 1948 and this signifies how Britain was collaborating with Israel against Palestinian people in order to deprive them of arms, which I think is an unfair situation.

هذه الصور تبيّن البريطانيين وهم يقومون بتفتيش رجال البالماخ للبحث عن أسلحة عام 1948. وهذا يدل على أنّ بريطانيا كانت متعاونة مع إسرائيل ضد الشعب الفلسطيني، وكانت تريد تجريدهم من أسلحتهم، وهذا موقف يعبّر عن الظلم أيضًا، حسب اعتقادي.

Palestinian University Female 20 years old Palestinian

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فاسطينية

I think that the British interfere in people's business and search for arms in order to support the Jews. أفكّر أنّ البريطانيين يتدخّلون في الناس وفي البحث عن الأسلحة وذلك لدعم اليهود.

A college in Israel Female 23 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 23 سنة اسرائيلية

I thought they were Arabs. And I think that's what they're trying to demonstrate to me, that it's the same picture of people standing, humiliated and helpless against a wall. And it is connected to events that occurred in the Land of Israel but involving the Palmach and not Arabs. I associate them with heroism, while others feel different emotions. This is my reality and my past as a Jew, and I'm really sad seeing and knowing that the picture is of members of the Palmach

The contradiction is striking. At first,

الصفعة تدوّي. اعتقدت في البداية أن الحديث عن عرب، وقد بدا لي أن هذا ما أر ادوا أن يثبتوه لي، أن تلك الصورة لأولئك الأشخاص الذين يققون مهانين لا حول لهم ولا قوة أمام الحائط، وترتبط بالأحداث الواقعة في أرض إسرائيل، ليست لعرب بالضرورة، إذا، أنا أعلم بأحداث الـ بلماح"، ولربّها أربطها بالبطولية، وهناك من سيربطها بمشاعر أخرى. هذا هو واقعي وماضي كيهودية، وإنّ في حزنًا في ضوء الصورة ومعرفة أن الحديث يجري عن أعضاء في الـ"بلماح".

A college in Israel Female 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائيلية

I don't feel so good about this picture. It makes me shudder a bit, feeling a bit of humiliation and helplessness. The picture reminds me a little of pictures from World War II. In regard to the description – the Palmach fighters are always regarded as heroes, handsome, and strong. But here they appear subjugated to the British, helpless and humiliated.

شعوري تجاه الصورة غير جيّد إلى هذا الحدّ، أشعر بشيء من القشعر يردّ، كما ينتابني شعور بشيء من الإهانة، قلّة الحيلة، وتذكّر ني الصورة قليلاً بصور من الحرب العالمية الـ 2. أمّا بالنسبة إلى وصف أنه دائمًا ما كان هناك خطر يتهدد عناصر الـ"بلماح" – الأبطال الحسان الشجعان، فإنهم هنا يبدون خاضعين للبريطانيين، لا حول لهم ولا قرّة ومهانين.

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

The majority are women. They do not have animals for transportation. The land is deserted. It describes the physical and mental difficulty of leaving a home. They look sad and dissatisfied.

الأغلبية هن نساء يمشينَ في المقدمة، حتى أنه لا يوجد معهنَ دوابَ للنقل. الأرض صحراوية معدمة. كلّ علامات اليأس والحزن والغضب على وجوههم. "هجرة" وعدم رضا عن الوضع.

Palestinian University Female 20 years old Palestinian

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطيني

Displacement; I think of the people who are forced to leave their homes and have withstood against various means and ways to live, so they moved with their children from their neighborhood and their home to other areas by various means, even if it was on foot without knowing where to go. The picture reflects sadness, and perplexity which the people feel.

الترحال. أفكّر في الناس التي أجبرت على ترك بيوتها وصمدت شتى الوسائل والطرق حتى تعيش وانتقلت هي وأبناءها من حيّها ومنزلها التي كانت تعيش فيه الى مناطق أخرى بشتى الوسائل حتى ولو كان ذلك سيرا على الأقدام وهم لا يعرفون الى أين هم ذاهبون. الصور تعبّر عن الحزن والحيرة التي يشعر بها الشعب.

Male 27 years old Israeli

> العمر 27 سنة اسرائيلي

The picture shows people carrying all their possessions. They appear to be fleeing their country.

نرى في الصورة أشخاصًا، هم - على ما يبدو – يهربون من بلادهم مع كلّ أمتعتهم.

Haifa University Female 25 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 25 سنة اسر ائيلية

They are walking in a relatively desolate and sandy area, apparently on a sunny day.. What first stirred my curiosity in the picture are the bundles on the women's heads. It's amazing how they can carry this heavy and non-uniform weight on their head, while also [carrying] the children in their arms. The second thing I think about is the heat in which they are walking, with their load, long clothes, but barefoot. The picture stirs my curiosity about the nature of the event and where they are heading, and also who are they?

هم يمشون في منطقة قاحلة نسبيًا ورملية، يبدو أن الحديث عن يوم مشمس. الشيء الوحيد الذي يُثير فضولي في الصورة هو الصَّرر فوق رؤوس النساء. تبدو عجيبة قدرتهن على حمل الأحمال الثقيلة وغير الموحدة على رؤوسهن، زد على ذلك حملهن الأطفال في أيديهن. الأمر الآخر الذي أفكر فيه هو حرارة الجوّ التي يسيرون تحت وطأتها وهن يحملن هذه الأحمال ويرتدين هذه الملابس الطويلة، لكنهم حُفاة. الحدَث ووُجهة السائرين، وبالنسبة إلى ماهية هُويَتهم، كذلك؟

A college in Israel Female 22 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 22 سنة اسرائيلية

In the picture, we can see the convoy made up of Ethiopians in what looks like a pilgrimage journey, families with many children.

يُمكننا أن نرى في الصورة القافلة المكونة من أعضاء الجالية الإثيوبية، وهو ما يبدو وكأنه رحلة حجيج عائلات كثيرة الأولاد.



# Palestinians Expelled from the Village of Tantura, June 1948 فلسطينيّون مهجَّرون من قرية الطنطورة، حزيران 1948



> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

ancestors in Palestine lived through. The expulsion from the homeland is very difficult. What did these children and women do to deserve this lot, and it is clear that the men died as martyrs, in 1948, and many women were widowed. Because of this we see women and children without men to protect them from the dangers on their way.

I think of the suffering which our

أفكر في مدى المعاناة التي عاشها من سبقنا على أرض فلسطين. فكل المرارة ذاقوها وتألموا. الطرد من البلد صعب جدًا. ما ذنب هؤلاء الأطفال والنسوة. الواضح أنّ رجالاً كثيرين استشهدوا في 1948، وترخلت النساء إثر ذلك، لذلك فهم في بداية المسير مع أطفالهنّ من دون رجال يحموهنّ من خطر الطريق.

Palestinian University Female 20 years old Palestinian

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطيني

Before the caption I saw sadness and pain in the Palestinians' eyes, and after the caption sadness and pain for a land from which they were expelled and that was their source of living. They are confused as to where they should go after the expulsion.

قبل الوصف رأيت الحزن والألم في عيون الفلسطينيين وكذلك بعد الوصف حزن وألم على أرض طردوا منها حيث كانت مصدر رزقهم وكل حياتهم وحيرة الى أين هم ذاهبون بعد طردهم، كيف سيساعدون الأطفال على التحمل والصمود.

Male 27 years old Israeli

> العمر 27 سنة اسرائيلي

I think that they were unlucky and that an alternative to expulsion should have been found. After all, we are people and the world belongs to all of us. أعقد أنه لم يحالفهم الحظ وكان يجب أن يجدوا لهم بديلاً آخر عن الطرد، لأننا في نهاية المطاف بشر، والعالم ملكنا جميعًا.

Haifa University Female 25 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 25 سنة اسرائيلية

I already assumed in the first part of the questionnaire that your intention [not clear] but here too the picture does not stir special emotions. Rather, I'm curious about the historical setting: Were they truly expelled or did they flee? Where are most of the men? Where are they heading?

قد خمّنت في القسم الأول من استمارة الأسئلة أن المقصود هو المقصود، فعلاً، إلاّ أن الصورة هنا، أيضًا، لا تثير لديّ مشاعر خاصّة ومزيدًا من الفضول التاريخيّ بالنسبة إلى الحدث: هل تمّ طردهم، فعلاً، أم أنهم هربوا، أين أغلب الرجال؟ ما هي وُجهتم؟

A college in Israel Female 22 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 22 سنة اسرائيلية

After reading the description, I feel a bit ridiculous. It's certainly not what I thought when I saw the picture for the first time. After reading the description I feel sadness, injustice, compassion. These people seem helpless.

بعد أن قرأت الوصف، أشعر بقليل من السخف، فهو ليس، أبدًا، ما فكرت به عندما رأيت الصورة لأول مرّة. فبعد أن قرأت الوصف أشعر بالأسف، بانعدام العدل، وبالشفقة في هؤلاء الناس الذين يبدون لاحول لهم ولا قوة.

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

them

A college in Israel Female 22 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 22 سنة اسرائيلية

Female 25 years old Israeli

A college in Israel

كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائيلية My spontaneous feeling is sadness. But also two kinds of feelings: first, sadness for the child and the old man sitting in such a place, and wishing I could help them. Second, this photo makes me angry and I feel hatred for those who caused this for

The man in the center looks alive.

while the child does not look alive.

even thought I cannot see his face. A

hand embraces him from behind and

a man is next to him. It appears that

the place where the photo was taken

is hot and dry. The photo does not

A refugee camp (perhaps Sudan).

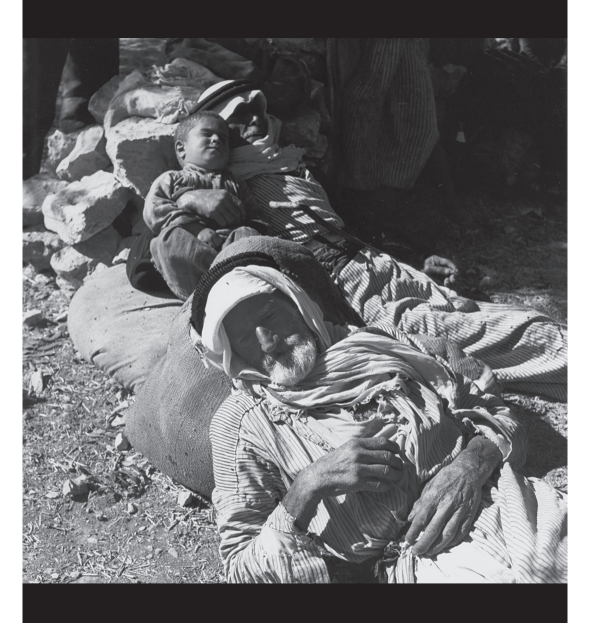
evoke emotions

انطباعي الأوّل هو الحزن من جرّاء رؤيتي لهذه الصورة، فقد أصابني نوعان مختلفان من المشاعر، الأوّل هو الحزن على هذا الطفل وعلى جدّه وأتمنّى لو كان بإمكاني مساعدتهما، أمّا النوع الثاني فهو النقمة والكره على من سبّب لهما هذا الوضع الرهيب.

الرجل في الوسط، يبدو حيًّا، في حين لا يبدو الولد حيًّا، رغم أننا لا نرى وجهه/ يد تضمّه من الخلف وإلى جانبه رجل. يبدو أن المكان الذي النُقطت فيه الصورة حارّ/ قاحل. لا تثير الصورة المشاعر.

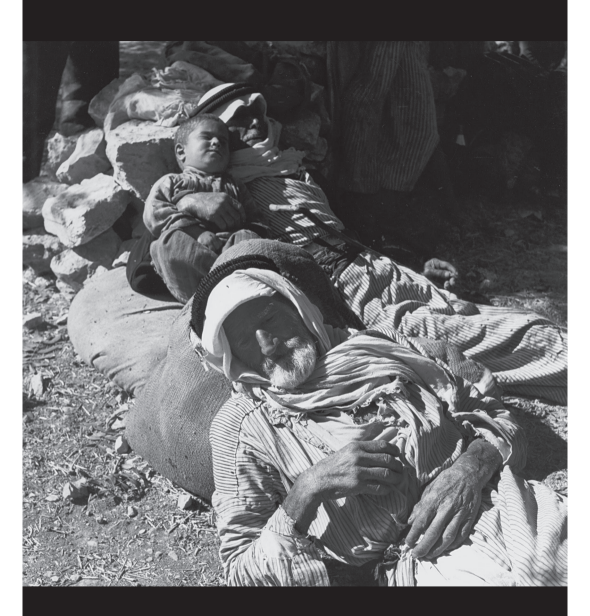
Homeless people who seem guite worried and dissatisfied. Just seeking to survive. Worried about the thought of how [to survive]. The picture stirs in me feelings of compassion and sadness about their situation. In regard to the elderly man in the center of the picture. I'm not sure that he is really old. But in light of the situation and great despair he has 'grown old'. The picture makes me feel helpless. I'm not sure whether they had control over their situation and the downfall that brought them to their current place.

مخيّم لاجئين. (لربّما السودان). أشخاص لا مأوى لهم، بيدون قلقين جدًّا وغير راضين. كلّ ما يبحثون عنهم هو البقاء، فقط. إنهم قلقون من التفكير في كيف. تثير الصور في مشاعر الشفقة والرحمة والأسف على الوضع. أمّا بالنسبة إلى الشخص العجوز في وسط الصورة فأنا لست متأكدة ممّا إذا كان عجوزًا أو لا، لكنه في ظلّ الوضع واليأس الكبير قد "عجز". تثير الصورة في قلّة الحيلة. أنا لست متأكدة من أنه كانت لديهم سيطرة على وضعهم، وعلى التدهور إلى المكان الذي هم فيه.



#### Palestinian Refugees Crossing Frontiers, January 1948

لاجئون فلسطينيّون يعبرون الجبهات، كانون الثاني 1948



> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

What I think about is how they reached this situation! Where are the Arab countries to help them! I think about what happened to this child! Will he remember these events when he grows up and tell them to his sons so they will feel attached to the land? I feel like I want to touch this child's

innocent face that seems tired.

ما أفكر به هو كيف وصلوا إلى هذا الوضع! أين الدول العربية لتساعدهم وتمد لهم يد العون، أفكر هذا الطفل هذه الأحداث عندما يكبر ويحدّث عنها أحفاده وأبناءه ليزيد تمسّكهم بالأرض. أرغب أن أمدّ يدي لأتحسّس وجه هذا الصغير البريء الذي غلب عليه التعب.

A college in Israel Female 22 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 22 سنة اسر ائيلية

Now that I know that the picture is intended to perpetuate some feeling of a real tragedy of loss – the figures in the picture seem exhausted or lifeless. Perhaps I feel now a bit sad for the figures that I know were Palestinian residents who lost a great deal when the Jews gained independence in Israel/Palestine.

الآن، وبعد أن عرفت أن الصورة هي لتخليد شعور ما من الفقد والكارثة، فعلاً، فالشخصيات في الصورة تبدو مُتعبة ومُنهكة أو أنهم فارقوا الحياة. لربّما أشعر بشيء من الحزن على الشخصيات الذين أعرف أنهم كانوا سكانا فلسطينيين، الذين فقدوا الكثير جدًّا مع استقلال اليهود في إسرائيل/ فلسطين.

A college in Israel Female 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسر ائبلية

Poverty, misery, at no fault of their own. The picture expresses a lot of despair and hopelessness. No desire to make a change. I don't have much to add about the picture beyond what I've already written. I don't connect so much with it.

فقر، مسكنة، بلا ذنب اقترفوه. تبثّ الصورة الكثير من البأس واللاأمل. ليس هناك أية رغبة في التغيير. ليس لديّ الكثير لأضيفه بالنسبة إلى الصورة، عدا ما قد سبق وكتبته. تعلقي بها أضعف.

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

I think this picture represents the migration of people from their homes or, rather, Jewish immigration to Palestine, where the woman's look tells she is not a Palestinian because she is not wearing traditional Palestinian clothes. This picture raises many feelings of hatred of and hostility towards the immigrant Jewish.

الصورة فيها حقائب سفر، وأرى امرأة جالسة على حقيبة. باعتقادي أنّ هذه الصورة تمثّل هجرة السكان من بيوتهم، أو بالأحرى هجرة اليهود إلى فلسطين، حيث أنّ شكل المرأة التي تجلس على الحقيبة يوحي لي بأنّها ليست فلسطينية، لأنّها لا تردي الزيّ الفلسطيني القديم. تثير هذه الصورة في نفسي مشاعر الحقد والكراهية لليهود المهاجرين.

Palestinian University Female 20 years old Palestinian

جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فاسطينية

The photo shows a woman sitting on some suitcases. I assume it expresses expulsion of Palestinians from their home. During the Intifada of 1948, Palestinian people were expelled from their homes. The suitcases contain belongings. The photo exemplifies the Palestinian occupation.

من خلال مشاهدة الصورة رقم B1، أري المرأة تجلس فوق عدد من الحقائب وأتوقع أن هذه الصورة تعبّر عن طرد الشعب خارج ديارهم، و هذه صورة توحي بأن هذا حدث في القدم لأنّ الصورة باللونين والأبيض والأسود، وأتوقع أنّ هذه الصورة الخيث عام 1948 أثناء الانتفاضة، حيث هجّر الشعب الفلسطيني إلى خارج فلسطين، فهم قسم منهم إلى لبنان والأردن وسوريا. تجلس المرأة على الحقائب التي أتوقع أنّ أمتعتهم في داخلها، وهي تفكّر أين ألمرأة تنظر إلى البعيد. هذه الصورة هي رمز لظلم الشعب الفلسطيني حيث كان يأمل أن يعود إلى وطنه لكنّ الاحتلال الإسرائيلي حوّل هذه الأراضي إلى دولة إسرائيلية.

Female 22 years old Israeli (mixed background) living outside the Middle East

العمر 22 سنة إسرائيلية ( أصول مختلطة) تعيش خارج الشرق الأوسط The picture shows a teenage girl, a new immigrant, sitting alone among suitcases of new immigrants to the country. The picture stirs sentiments of a new beginning and excitement. It could also stir feelings of loneliness and fears of immigrants who came alone to the country.

تظهر في الصورة فتاة، مهاجرة حديثة، تجلس وحدها بين حقائب مهاجرين جُدد إلى البلاد. تثير الصورة المشاعر ببداية جديدة وبالتأثر، وإن من شأن ذلك أن يثير، أيضًا، مشاعر من الوحدة والخوف لمهاجرين قدموا إلى البلاد وحدهم.

A college in Israel Female 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائيلية

What first comes to mind is the Holocaust. The suitcases are packed without their owners. For me, the picture creates a sense of fleeing. Someone fled guickly or was expelled quickly and all of his belongings were left behind. Nonetheless, we see in the picture a brave woman who decided that she would stay and not go with everyone. The suitcases look very old, lined up like soldiers. It stirs something frightening, unknown and unsure. I don't like the picture (though the angle of the photography is nice). It makes me uneasy. Something unknown and unfamiliar is at hand.

الأمر الأول الذي خطر هو "الكارثة". الحقائب مرزومة بلا أصحابها. تثير في الصورة شعورًا بالهرب، وكأن شخصًا هرب بسرعة، أو بالتبادل - تم طرده بسرعة وظلت كلّ أمتعته من الخلف. ورغم ذلك، تُرى في الصورة شجاعة قرّرت أنها، بالذات، ستبقى وأنها لن تذهب مع الجميع. تندو الحقائب قديمة جدًّا، مرتبة مثل الجنود، ويثير ذلك شيئًا مخيفًا، غير معروف وغير آمن. الصورة لا تعجبني (علمًا أن زاوية ألتصوير جميلة)، فإنها تثير في القلق. شيء غير معروف ومجهول يقف في الباب.



A Jewish Woman Sitting on Luggage Before Climbing Mount Canaan, February 1948

امر أة يهوديّة تجلس على أمتعتها قبل تسلّق جبل كنعان، شباط 1948



A Jewish woman sitting on the bags, thinking of a way to steal Palestinian lands

امرأة يهودية تجلس على الحقائب تفكّر في كيفية سرقة الأراضي الفلسطينية.

جامعة فاسطينية العمر 20 سنة فاسطينية

Palestinian University Female 20 years old Palestinian

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

I now realize it is a Jewish woman going to live in Palestinian land. She has this opportunity because of the Israeli occupation. بعد معرفتي أنّ في الصورة امرأة يهودية تجلس على الحقائب قبل صعودها جبل كنعان عام 1948، أقول إنّ هذا يدلّ على أنّها تحوّل أراضي الشعب الفلسطيني إلى أراضٍ يهودية، فهي كانت تجهّز حقائبها للعيش في الأراضي الفلسطينية والاحتلال الإسرائيلي حوّل هذه الأراضي الفلسطينية الفلسطينية إلى أراضِ إسرائيلية.

Female 22 years old Israeli (mixed background) living outside the Middle East

العمر 22 سنة إسرائيلية ( أصول مختلطة) تعيش خارج الشرق الأوسط I don't remember a story about immigration/settlement on Mount Canaan. The evidence of permanent immigration of Jews to the country stirs in me the same feelings of confusion and mixed emotions.

لا أذكر قصة عن هجرة/استيطان في جبل كنعان. البرهان على الهجرة الثابتة ليهود إلى البلاد، تثير في المشاعر نفسها من الارتباك والمشاعر المختلطة.

A college in Israel Female 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائيلية

Suddenly I see something more positive in the picture. One can sense the Zionism. While before it looked very lonely, frightening and perhaps even dangerous, it now gives an impression of anticipating something new and good. In a moment, all of the others will arrive to take the suitcases and together they will climb Mount Canaan. It is something very unifying and moving.

أرى فجأة في الصورة شيئًا إيجابيًّا أكثر. نشمّ الصهيونية. فإن بدا ذلك قبل ذلك منفردًا جدًّا، مخيفًا، ولربما خطيرًا، أيضًا، فإن ذلك يترك الآن الانطباع بتوقع شيء جديد وجيّد، سيأتي بعد لحظات البقية كلهم لأخذ الحقائب، وسيقومون معًا بصعود جبل كنعان. إنه أمر مكتّل ومؤثّر جدًا.

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

This photo is of people who experience *Nakba* – seen as a national disaster, moving to another place. Or there has been an earthquake and they are running to get a safe shelter, or they are displaced. It moves in me certain feelings as a Palestinian refugee, especially in relation to the experience of my grandparents, who moved to find a shelter to protect them.

هذه الصورة باعتقادي صورة أناس إما حدثت عندهم نكبة وينتقلون في هذه اللحظة إلى مكان آخر، وإما حدث عندهم زلزال أو طردوا من بيوتهم وهم ينطلقون إلى حيث يجدون مأوى لهم. تثير الصورة مشاعري كلاجئة فلسطينية من ناحية الحنين إلى الأجداد، إذ أتصور أن هذه الصورة تمثّل أجدادنا عند انتقالهم للبحث عن مأوى يحميهم. ما يحدث أنّ الناس الموجودين يواجهون المصاعب والمتاعب عند الخروج من بيوتهم للانتقال لمكان يقبل بهم.

Haifa University Male 37 years old Palestinian

> جامعة حيفا العمر 37 سنة فلسطيني

Mass displacement, loss of freedom and homeland and deprivation of basic human life conditions. Why are those people expulsed from their home, going through difficulties and obstacles to an unknown place? The picture reminds me of what we have experienced in the past. We migrated either within our country or to the outside. It evokes sadness about the displacement of my people.

In the picture we see people/an

ته تهجير جماعي، تشريد، سلب للحرية وللوطن وسلب لأبسط حقوق الحياة لدى البشر. لماذا يهجر هؤلاء الناس موطنهم ويعبرون من خلال المصاعب والمعيقات المصر مشاعري التي تتعلق بماضٍ عشناه نحن كشعب هُجّر أكثر من نصفه، إمّا إلى داخل الوطن أو إلى خارجه. هذه الصور تثير مشاعر الحزن على ما حلّ بشعبي من تهجير.

A college in Israel Female 23 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 23 سنة اسر ائىلية

entire population, a community of people crossing with a lot of equipment through a river or sea, to get on a ship that will bring them to another place. They look like Arabs because of their hats. They are carrying possessions and boxes with them as if they have left what is most essential for them. The picture makes me sad again because there is a connection between their situation and the situation of the Jews in World War II or shortly afterwards. It seems that it is about people who are quickly fleeing from a particular state/country because of war/disaster with the aim of reaching a new land. This evokes sadness.

يُرى في الصورة أشخاص/ مجموعة سكانية كاملة، جمهور من الناس يمرّون مع أمتعة كثيرة عن طريق نهر أو بيت لصعود سفينة ستقلهم إلى مكان آخر. الأشخاص الذين يظهرون في الصورة هم عرب، وقد عرفنا ذلك من خلال القبّعات. إنهم يجرّون معهم أمتعة وصناديق، وكأنهم أخذوا معهم الأشياء الأكثر ضرورة بالنسبة إليهم. تثير الصورة مرّة أخرى الحزن، لأن هناك في قترة الحرب العالمية الثانية، أو بعدها في قترة الحرب العالمية الثانية، أو بعدها عن أشخاص يهربون من دولة/ بلاد معيّنة عن أشخاص يهربون من دولة/ بلاد معيّنة راك بثير قليلاً من الحزن، لأن ذلك يقول بسرعة، لهدف الوصول إلى بلاد جديدة. إن ذلك بثير قليلاً من الحزن، لأن ذلك يقول انه – على ما يبدو – نشبت هناك حرب/ أحداث سيئة في تلك الدولة/ البلاد، جعلتهم يهربون من تلك البلاد/ الدولة.

Haifa University Female 28 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 28 سنة اسر ائيلية

Any description like this of people who are in distress touches me emotionally. I don't know what they're fleeing from or what the reason is, but it's clear that they are fleeing or being expelled. It's so painful to expel people from the place where they grew up. I feel that such things only happen to poor people. I'm almost sure that this is so. I don't believe that this would happen to strong, rich people who have everything.

ذه الصورة باعتقادي صورة ناس اما حدث عندهم نكبة وينتقلون في هذا اللحظة الى مكان اخر، أو اما حدث عندهم زلزال أو طردوا من بيوتهم وهم ينطلقون الى حيث يجدون مأوى لهم. تثير الصورة مشاعري كلاجئة فلسطينية من ناحية الحنين الى تمثّل أجداد بحيث أتصور بأن هذه الصورة تمثّل أجدادنا عند انتقالهم للبحث عن مأوى يحميهم. ما يحدث أنّ الناس الموجودين يواجهون المصاعب والمتاعب عند الخروج من بيوتهم للانتقال لمكان يقبلهم.



#### Fleeing Palestinians Attempting to Reach Boats, 1948

### فلسطينيّون هاربون يحاولون الوصول إلى القوارب، 1948



> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

The condition of the Palestinian refugees who were displaced from their land is that they are looking for boats to reach another shelter. I feel very sad for them, because they struggled and went through difficult times, as they were kicked out of their houses and have to carry heavy belongings. They left with sorrow and despair.

حال اللاجئين عندما هجّروا من أراضيهم، حيث يبحثون عن قوارب ويمرّون بالمياه العميقة ليصلوا إلى مكان فيه سكن (بيت أو أيِّ شيء) يسكنون فيه. أشعر بالحزن على الفلسطينيين حين مرّوا بهذه المرحلة فهي حالة صعبة جدًّا أن تطرد من بيتك وتحمل على ظهرك الأثقال والأوزان، والأصعب أن تحمل الحزن والهمّ معك.

لم يتغير شيء. لجوء الفلسطينيين في 1948

م يُرِي يُرِو في أَبْ . رُكِنت اليوم في قطاع غزة، ففي الماضي هُجَر الفلسطيني وكانت

القو أرب موجودة لنقله إلى مكان أخر، بينما

اليوّم يُهجَّرُ الفُلسطينيّ مَنِ المجتمع الدولّي عن طريق قطع قطاع غزة عن العالم وعن

س مرين صفح عده عن المعوب. إذًا، هو تهجير جديد القطاع عن طريق عزله عن العالم الخارجي تمامًا كما يحدث للمجرم عندما يعزل في السّجون.

Haifa University Male 37 years old Palestinian

> جامعة حيفا العمر 37 سنة فلسطيني

Nothing has changed since the Palestinian refugees were displaced in 1948 to what is happening in the Gaza Strip today. The Palestinians in the past were abandoned and the boats were available to transfer them to another place. Today the

them to another place. Today the Palestinians in Gaza are cut off by the international community to the world and they are not allowed to communicate with other people. So it is a displacement. The Gaza Strip is

isolated from the outside world, just

like what happens when a criminal is locked up in prison.

Arabs.

It is quite similar to what I associated the picture with before: They are

كلية في اسرائيل العمر 23 سنة اسرائيلية Arabs who were deported or fled and are trying to get to the boats. Again, there is sadness due to empathy; I can identify with their feelings, but this diminishes once I know they are

الصورة مع كلام الصورة شبيهة جدًّا بوضعيّة أوّلية خاصّة بي؛ يجري الحديث عن عرب طردوا أو هربوا، وهم يحاولون الوصول إلى القوارب. مرّة أخرى هناك حزن في أعقاب تعاطفي وتماهيّ مع مشاعر هم، لكنّه تنتابني البلادة مع العلم أن الحديث عن عرب.

Haifa University Female 28 years old Israeli

A college in Israel

Female

Israeli

23 years old

جامعة حيفا العمر 28 سنة اسر ائيلية My feeling doesn't change. There are no differences to note between pictures of treason. All pictures of treason are related, to me, to the events in 1948 and the Palestinian people.

شعوري لم يتغيّر. لا يوجد اختلاف بين صور الخيانة. جميع صور الخيانة بالنسبة لي مرتبطة بأحداث العام 1948 وبالشعب الفلسطيني.

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فاسطينية

This photo is of people who have been forced to leave their homes and stay in the streets in the open air with their young children without food or water. Nevertheless. I see one person smiling in the picture despite what he is going through. This indicates the hope and optimism in the hearts of the Palestinians. despite the humiliation and shame that they are suffering from the occupation. I feel sad for those children, women and old people who are not guilty, and that have not committed any crime and sad that they have been denied their most basic rights to live in a house that should protect them. They should have access to food and water.

هذه الصورة لأشخاص اضطرو إلى ترك بيوتهم والإقامة بالشوارع والتنقل في العراء مع أطفالهم الصغار دون طعام أو ماء. بالرغم من ذلك، أرى في الصورة شخصًا ييتسم رغم المحنة التي يمرّ بها، فهذا يدلّ على وجود الأمل والتفاؤل في نفوس الفلسطينيين رغم الذلّ والهوان وما يعانونه من الاحتلال. أشعر بالحزن على هؤلاء الأطفال والنساء والشيوخ الذين لا ذنب لهم، فهم لم يرتكبوا أيّ جرم، وقد حرموا من أبسط حقوقهم، وهي العيش في بيت يحميهم والحصول على الطعام والماء.

Palestinian University Female 20 years old Palestinian

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

This is the life of Palestinian refugees after their displacement from their country. Looking at the picture generates a feeling of sadness. What occurs in the picture is that the refugees are trying to get used to their new life in tents and arid places. This picture contains a group of people who could be one family or people from different families. They are carrying their bags and are obliged to leave their country.

حياة اللاجئين الفلسطينيين بعد تهجير هم من بلادهم. النظر إلى الصورة يولد الشعور بالحزن. الشيء الذي يحدث في الصورة هو محاولة اللاجئين التعود على حياتهم الجديدة في الخيم والأماكن القاحلة. تحتوي هذه الصورة على مجموعة من الأشخاص. قد يكونون أفراد عائلة واحدة أو غير ذلك وهم يحملون حقائبهم ويرحلون عن بلادهم مجبرين على ذلك.

A college in Israel Female 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسر ائىلىة

The photo shows an extended family during a time of rest. Each person is doing something different: One is resting, another is reading. They are in a tent, which by nature is something temporary. According to their clothing, they look traditional. The photo evokes a tranquil atmosphere.

تظهر في الصورة عائلة موسعة في ساعة استراحة. يبدو أن كل شخص يعمل بشيء أخر: فهذا يستريح، وهذا يقرأ. المكان الذي هم موجودون فيه، هو عبارة عن خيمة، هي بطبيعتها شيء مؤقت، حسب لباسهم، هم يبدون تقليديين. توحي الصورة بجو من الهدوء.

A college in Israel Male 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائيلي

In this photo, we see an Arab population wandering in a group. It is impossible to know whether they are homeless, people who are taking a trip, a form of settlement in an undeveloped country, or refugees who were forced to leave their homes.

يُمكن أن نرى في الصورة مجموعة من السكان العرب يتنقلون في جماعة. لا يُمكن أن نعرف ما أن يوفي المكن ما يقوف الما يقوف الموارد أم أنهم لاجئون اضطروا إلى ترك بيوتهم.



Refugees Waiting for Transportation, 1948

لاَجِئُون ينتظرون وسيلة نقل، 1948



> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فاسطينية

Humiliation and degradation suffered by refugees during the *Nakba* of 1948. They are steadfast despite the hardship and suffering. I feel sad for what is lost and for those refugees who expect to return to their homes soon. الذلّ والهوان الذي عاناه اللاجئون في نكبة 1948، فهم ينتظرون الفرج وصامدون رغم المشقة والعذاب. أشعر بالحزن على ما ضاع من الوطن وعلى هؤلاء اللاجئين الذين يتوقّعون أن يرجعوا إلى بيوتهم في وقت قريب.

Palestinian University Female 20 years old Palestinian

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فاسطينية

I feel sad for the Palestinians and the way they have been displaced from their homes in a brutal way and sad that they are forced to live in a different manner. أشعر بالحزن على هؤلاء الفلسطينيين وكيفيّة تهجيرهم من بيوتهم بطريقة وحشيّة والنمط الذي يعيشون فيه باسلوب يختلف عن النمط الذي تعوّدوا عليه في السابق.

A college in Israel Female 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسر ائبلية

I feel a sort of compassion for the Arab population. On this day, the people look less tranquil and a bit fearful and worried. The photo shows a lot of uncertainty. أشعر بنوع من الشفقة تجاه السكان العرب. ففي هذا اليوم، يبدو الأشخاص أقلّ هدوءًا، إلاّ أنهم متخوفون وفلقون بعض الشيء. تبثّ الصورة الكثير من الشكّ.

A college in Israel Male 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائيلي

about the picture and this feeling remains. I can feel sadness for this population because of their situation, the loss of their home and land. But on the other hand, I cannot forget that this is our state now and the hostile relations between the peoples. I identify with my people, and feel that this Arab population invaded our land because of their expulsion from Tantura – and until this day we suffer from this.

Before, I had a feeling of confusion

كان لدي قبل ذلك شعور بالارتباك بالنسبة إلى الصورة، ولا يزال هذا الشعور قائماً. في إمكاني أن أشعر بالأسف على هؤلاء السكان لسبب وضعهم، وققدهم بيوتهم أن أنسى أنها دولتنا الأن، وعلاقات العداوة بين الشعبين. أشعر بالتماهي تجاه شعبي، وأشعر بأن هؤلاء السكان العرب قد تسللوا إلى مناطقنا، لسبب طردهم من الطنطورة، نحن لا نزال نعانى حتى اليوم.

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

The picture shows a place, where children have been subjected to destruction, which could be a mosque and nearby there are houses that have been ruined. It is a miserable situation. War neither acknowledges trees, nor stones, nor human beings. Despite this there are kids trying to play, but who knows what goes into their minds; worry, fear and disorder. I feel sad for the deprived children.

تظهر هذه الصورة مكانًا فيه أطفال قد تعرّض للدمار. قد يكون مسجدًا وببوتًا مجاورة قد دمّرت. حالة مأساوية. ففي حالة الحرب لا يسلم الشجر أو الحجر أو حتى البشر، لكن رغم ذلك فهنالك أطفال يحاولون اللعب. لكن من يدري ما في داخلهم من قلق وخوف واضطراب. مشاعر الحزن على أطفال حرموا من طفولتهم ومن اللعب بحرّية وأمان.

Haifa University Male 48 years old Palestinian

> جامعة حيفا العمر 48 سنة فاسطان

This picture does not differ from places such as the city of Tel Aviv, Hassan Beek, Tiberius Mosque, or other neglected mosques which Muslims are not allowed to renovate. This shows the extent of segregation, and the sad fact is that many of these mosques are used as a shelter for animals.

هذا الصورة لا تختلف عن مدينة تل أبيب، حسن بيك أو جامع طبريا وجوامع مهملة لا يسمح للمسلمين بالقيام بعمل ترميمات فيها، و هذا يظهر مدى التفرقة، والأمر المحزن أنّ الكثير من هذه الجوامع تستخدم كمأوى للحيوانات.

A college in Israel Female 24 years old Israeli and European

> كلية في اسرائيل العمر 24 سنة اسرائيلية

Two children appear in the picture alongside ruins of a building. A mosque can be seen in the picture, so judging by this and also by the style of construction I assume it's an Arab city and country. I feel emotionally ambiguous towards this picture: On the one hand, it conveys a sense of ruin and destruction; on the other hand, the children seem happy.

يظهر في الصورة ولدان إلى جانب أنقاض مبنًى ما. يُرى في الصورة مسجد، لذا فأنا أفترض، أنه بموجب ذلك، أيضًا، وبموجب نمط البناء، أيضًا، يجري الحديث عن بلدة ومدينة عربية. تثير الصورة في مشاعر مزدوجة. فمن ناحية فيها شعور بالهدم والخراب، ولكن في المقابل، يبدو الولدان سعيدين.

A college in Israel Female 23 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 23 سنة اسر ائىلية

We see the ruins of a structure whose remaining architecture indicates an old building style, with an arch at the entrance, a rounded roof, so it is likely an Arab settlement/ Arab-style construction. Despite all of the destruction in the picture, I don't think it's a picture after the war but rather old buildings being pulled down to build new ones. This is evident from the ladder at the front of the picture and the children sitting by the destroyed build and sort of smiling, and in a sitting position that suggests they might be looking for treasures in the abandoned house. The picture does not evoke sadness in me but rather a sort of return to childhood and therefore even a nostalgic smile.

تظهر في الصورة أنقاض مبنّى، حيث إن الفنّ المعماريّ الذي ظلّ قائمًا، يشهد هو، أيضًا، على أسلوب بناء قديم: قوس بوابة الدخول والسقف المدوّر على صورة قبّة مبنّى إلى جانب بوابة المدخل، من شأنهما أن يشهدا على أن الحديث عن بلدة عربية/ ببناء بأسلوب.



## Demolished Palestinian Town Tiberias, April 1948

بلدة فاسطينيّة مُهدَّمة - طبريا، نيسان 1948



> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

Not only Tiberias; there are many other villages which were obliterated and erased. Our country was destroyed and the people were killed. I feel sorry for not being able to change this reality; if I could I would. I continue to feel pain and loss

لبست طبريا فقط، بل هناك الكثير من القرى الأخرى التي لم يبق لها أثر على الأرض. وا أسفاه على كل هذا. بلدنا دمرت وقضي على أهلها، لكن لو يستطيع الشخص تغيير كلّ هذا لغيّرناه. ما زلت أشعر بالألم والضّجر.

Haifa University Male 48 years old Palestinian This is the case of the historical and archaeological sites and the Arab villages after the establishment of the State of Israel

هذا هو حال المناطق التاريخيّة والأثرية للسكّان والقرى العربية بعد قيام الدولة.

جامعة حيفا العمر 48 سنة فلسطيني

A college in Israel Female 24 years old Israeli and European

> كلية في اسرائيل العمر 24 سنة اسرائيلية

My feeling is no longer ambivalent, but unequivocal. It is ruin and destruction. The picture feels even more powerful to me now, with the children taking on a completely new meaning. These are not happy children but rather homeless ones.

شعوري لم يعد ثنائيًا، بل أصبح ذا دلالة واحدة. يجري الحديث عن هدم وخراب. الصورة تؤثر في الآن، لكن الأقوى من ذلك أن الأولاد يتلقون معنًى مختلفًا تمامًا. فهؤلاء ليسوا أولادًا سعداء، بل هم أولاد من دون بيت.

A college in Israel Female 23 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 23 سنة اسر ائبلية

I guessed the connection between the pictures and the central idea in the study. It's clear to me that I don't know much about the Arab past of the Arabs in the Land of Israel prior to the establishment of the state. I don't know how the Palestinian towns were destroyed - [whether] by Jews, British, etc. And I have a feeling of longing and sadness when I see a picture like this. But it would be hypocritical of me to say that I'm truly sorry that all this happened because, after all, if it had not happened there would be no State of Israel as it is today, characterized by a Jewish nationality. I won't get into political views, partly because it's not relevant and partly because I'm really not sure of my views. I'll summarize by saying that the picture does and does not evoke sadness. This is sadness for the Arab losses and joy that the Jews established a Jewish State, the only one in the world.

خمّنت العلاقة بين الصور وبين الفكرة المركزية في البحث. من الواضح – بالنسبة إليّ – أنني لا أعرف الكثير عن الماضي العربيّ للعرب في أرض أسرائيل قبل اقامة الدولة. لا أعرف كيف أن هدم ألمدن الفلسطينية تمّ، أو بيد من - اليهود، البريطانيين، ومن شابه، كما أنه ينتابني شعور بالحنين والحزن على ضوء صورة من هذا القبيل. لكنه سيكون نفاقًا من ناحيتي أن أقول بصورة كاملة إنني أسفة على أن لما كانت هناك دولة إسر ائيل، كما هو اليوم، المتميّزة بطّابعُها القوّمي اليهوديّ لنَّ أَدْخُلُ فِي آراء سياسية، أيضًا لَأنَّ ذَلُكَ ليس ذا صِلة، وأيضًا لأنني لم أبلور فكرة متكاملة أنا راضية عنها. سألخص قولي بأن الصورة تثير الحزن ولا تثير الحزن في الوقت نفسه. الحزن في أعقاب ما فقده العرب، والسعادة في أعقاب تأسيس اليهود لدولة إسر ائيل كدولة يهودية، لا مثيل لها في أيّ مكان في العالم.

Haifa University Male 48 years old Palestinian This picture is the reconstruction of old buildings. Pictures give rise to feelings of longing to the past.

هذه الصورة اعادة بناء مباني قديمة. الصور تثير مشاعر الحنين الى الماضى.

جامعة حيفا العمر 48 سنة فلسطيني

Palestinian University Female 20 years old Palestinian Group of young people forced to demolish their homes to build homes for others. It gives rise to a feeling of frustration.

مجموعة من الشباب المجبرين على هدم منازلهم من أجل بناء مساكن لغيرهم. مشاعر الحسرة على ذهاب الأرض والمنزل.

جامعة فلسطينية لعمر 20 سنة فلسطينية

Haifa University
Male
34 years old
Israeli and American

جامعة حيفا العمر 34 سنة اسرائيلي و أمريكي It looks like the renovation of a destroyed building by Hebrew pioneers. The picture gives a sense of building and renewal.

يبدو أنه يخضع للترميم. مبنًى مهدّم بيد سبّاقين عبريين، تعطي الصورة الشّعور بالبناء والنّجد.

Haifa University Male 24 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 24 سنة اسرائيلي

There are two alternative explanations:

- Israelis in an abandoned
   Arab village after the War of
   Independence. They demolished
   what remained in order to
   build new houses for the new
   immigrants coming to Israel.
- Arabs repairing their destroyed houses after the war.

° تحليلان بديلان: 1. يجري الحديث عن إسر ائيليين في قرية عربية مهجّرة بعد حرب الاستقلال. يهدمون ما تبقّى لبناء ببوت للمهاجرين القادمين والذين سيقدمون. 2. يجري الحديث عن عرب يرمّمون بيوتهم المهدّمة بعد الحرب.



Abraham Glaser Working with Demolition Squad Clearing Battle Sites Jaffa, October 1949

أفراهام جلاسير يعمل مع كتيبة هدم لتطهير مواقع المعركة – يافا، تشرين الأول 1949



Haifa University Male 48 years old Palestinian

> جامعة حيفا العمر 48 سنة فلسطيني

This situation still exists, every day we hear about the demolition.

هذا الوضع ما زال قائمًا في كلّ يوم نسمع عن عمليّات الهدم، لكن بآليّات حديثة.

Palestinian University Female 20 years old Palestinian

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فاسطينية

Arab houses in Jaffa that are demolished by the Jews after the battle. Construction takes place for Jewish migrants from Bulgaria and other regions. The feeling is a feeling of loss of the country.

البيوت العربية الموجودة في يافا والتي قام اليهود بهدمها بعد المعركة ليبنوا مكانها من أجل أن يسكن اليهود المهاجرون من بلغاريا ومناطق آخرى. الشعور هو شعور بضياع البلاد والسلب والسيطرة على مناطق ليست لهم لإسكان جدد لا يعرفون عن الأرض والمناطق شيئا.

Haifa University Male 34 years old Israeli and American

> جامعة حيفا العمر 34 سنة اسرائيلي و أمريكي

I think the destruction was a shame. However my understanding is that it resulted from the desire for building and renewal – to destroy what was previously there so that the enemy would not return, and to build something different and better in its place.

يا للخسارة على الهدم، ولكن – على حدّ علمي – إنه يأتي انطلاقًا من الرغبة في البناء والتجدّد. هدم ما كان موجودًا لئلاً يعود العدّو لبيني مكانه شيئًا أخر أفضل.

Haifa University Male 24 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 24 سنة اسرائيلي

It is the sense of pride about the 'against all odds' spirit of so many Israelis. The ability to recover after the war and to build a state that inspires respect and appreciation.

فخر "رغم ذلك" لكثيرين جدًّا في إسرائيل. القدرة على استعادة القوى بعد الحرب وبناء دولة، تثير الاحترام والتقدير.

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

There is a group of people waiting to be provided with a service or need. Feeling malaise and boredom for waiting, and there are people without shelter or homes that protect them. توجد مجموعة من الناس في حالة انتظار، قد ينتظرون أن توفّر لهم خدمة أو حاجة. الشعور بالضيق والضجر من الانتظار، وهناك أشخاص من دون مأوى أو بيوت تحميهم.

Haifa University Male 29 years old Palestinian

> جامعة حيفا لعمر 29 سنة لسطيني

This picture shows Palestinian refugees fearful of the unknown, and raises feelings of great sadness to these unarmed villagers who left their homes, hoping to return to it one day. Their lives have been turned upside down, different generations face homelessness and escape into the unknown and the inevitable fate that awaits them. How, where, and when; all these questions

can be raised with this picture.

The photo shows a gathering of men

هذه الصورة تبيّن اللاجئين الفلسطينيين وطبعًا في ملامحهم الربية والخوف، عدم معرفة المجهول. تثير هذه الصورة مشاعر الحزن الشديد على هؤلاء القرويين العزل الذين تركوا بيوتهم و غادروها أملا في العودة إليها. أناس تغيّرت حياتهم راسًا على عقب، أجيال مختلفة لها نفس المصير، التشرّد والهروب إلى المجهول والقدر الحتميّ الذي ينتظر هم. كيف وإلى أين ومتى، كل هذه الأسئلة تسأل في هذه الصرة

A college in Israel Female 24 years old Israeli and European

> كلية في اسرائيل العمر 24 سنة اسرائيلية

and women, without separation in a roofed area. In the far wall there is a type of alcove in which there is a Christian figure, so I bet it's a religious building. The men wear keffivehs and jalabivas, while the women have kerchiefs on their heads and traditional dress, modest and not revealing. I think that this is a type of gathering of people before arriving/walking to another place. Maybe it's a type of refugee camp where refugees are centralized. Undoubtedly, they are Arabs. I don't know whether or not they are residents of the country.

يُرى في الصورة تمركز رجال ونساء من دون فصل بينهم. داخل حيّز مسقوف. وإنه بموجب الجدار البعيد في الحيّز، الذي فيه ما هو أشبه بالمشكاة، ونظهر فيها شخصية مسيحانية. كنت أراهن على أن هذا مبنًى ديني. الرجال يعتمرون الكوفية ويلبسون الجلابيب، في حين أن النساء يظهرن بمناديل الرأس وبلباس تقليديّ محتشم. أقتر أن يكون ذلك اجتماعًا لأشخاص قبل القدوم/ الذهاب إلى مكان آخر. لربّما كان ذلك أشبه مخيم لاجئين يركّز في داخله لاجئين. ما من شكّ في أن الحديث عن عرب، هل هم منان البلاد أم لا، لا يُمكن أن نعرف.

Haifa University Male 26 years old Israeli

> جامعة حيفا لعمر 26 سنة سرائيلي

Arab people are shown in this photo. There is a feeling of celebration in it. They are all dressed very nicely and festively. The photo arouses positive feelings in me. People are happy and smilling. There are a lot of children and a sense of holiday.

يظهر في الصورة أشخاص عرب. هناك شعور بالبهجة في الصورة. الجميع لابسون بصورة جميلة واحتفالية جدًّا. تحرك في الصورة مشاعر إيجابية. الناس سعداء ويبتسمون. هناك الكثير من الأولاد، وهناك شعور وكأنه العيد.



Palestinian Refugees from the Village of 'Aylut in the Silesian Church in Nazareth, 1948

لاجئون فلسطينيّون من قرية عيلوط في كنيسة السيلزيان بالناصرة، 1948



> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

I expected it is a church. Usually, people resort to religious places for protection, as what happened in the invasion of 40 days in Bethlehem thinking that it provides security and protection. However, the occupation does not take effect for any place or sanctity of anything, anywhere, anytime.

توقّعت أنّها كنيسة. غالبًا ما يلجأ الناس إلى الأماكن الدينية للاحتماء بها كما حصل في اجتياح اله 40 يومًا في بيت لحم، للاعتقاد بأنّها توفّر الأمن والحماية لكن الاحتلال لا يضع اعتبارًا لأيّ مكان أو قدسية لشيء، مكان، زمان.

Haifa University Male 29 years old Palestinian

> جامعة حيفا العمر 29 سنة فلسطيني

Arabs of all types have suffered this evil war that displaced them from their country. Villagers from 'Aylut in a church in the city of Nazareth, after being displaced from their homes in 'Aylut. Of course, it is normal to enter and hide in the church. That made me more proud that the Arabs of all religions have stood in a row supporting their brothers who have

إنّ العرب بجميع أطيافهم عانوا من تلك الحرب الآثمة التي شرّدتهم من بلادهم. قرويون من عيلوط في كنيسة في مدينة الناصرة بعدما تمّ تهجير هم من بيوتهم في عيلوط. طبعًا من الطبيعي أن يدخلوا ويختبئوا في الكنيسة. يزيدني ذلك فخرًا أنّ العرب على جميع دياناتهم قد وقفوا في صف واحد يعانون مع أخوتهم الذين تشردوا من قراهم.

A college in Israel Female 24 years old Israeli and European

> كلية في اسرائيل العمر 24 سنة اسر ائيلية

description. A gathering of refugees in a religious building. Again it deals with refugees and gathering them – it's not pleasant to examine. But in everything there is a hierarchy and a food chain.

It's the same as before reading the

been displaced from their villages.

لقد تغيّر شعوري قليلاً. فالصورة لا تجعلني أشعر بالسعادة والبهجة، بل تثير فيّ شيئًا من الشفقة.

Haifa University Male 26 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 26 سنة اسرائيلي

My feeling changed a bit. The photo does not evoke a happy and festive feeling. Rather, it stirs some pity in

الشيء نفسه قبل قراءة الوصف. تركيز لاجئين أو مجموعة معيّنة من السكان في مبنّى ديني. مرّة أخرى، موضوع اللاجئين وتركيز هم ليس لطيفًا للعين. لكن في كلّ ذلك هناك هرميّة وسلسلة غذاء.

جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فاسطينية

In the picture an old man and his old wife, walking in the land that is prone to drought and destruction. The land may be their land, but in the past.

في الصورة رجل وزوجته. كبيران في السنّ. يسيران في أرض معرّضة للجفاف والدمار. قد تكون هذه الأرض أرضهما ولكن في الماضي.

Palestinian University Female 20 years old Palestinian

> معة فلسطينية اعمر 20 سنة اسطينية

A picture of two Palestinians apparently very tired and they seem very poor, I think they left their homes because of the occupation. I feel sad for this moving scene, they have not committed anything to suffer like this. And what gives occupation the right to displace them from their lands and disturb their lives.

صورة اشخصين فلسطينيين بيدو عليهما التعب والإرهاق، ويبدو أنهما فقيرين جدًا ويبحثان عن شيء ما كطعام مثلا. أعتقد أنهما تركا بيتيهما وهجرا بسبب الاحتلال. أشعر بالحزن لهذا المشهد المؤثر فهما لم يرتكبا أي شيء ليعانيا هكذا، ثمّ بأيّ حق قام الاحتلال بتهجير هما من أر اضيهما وإقلاق راحتهما.

Haifa University Female 25 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 25 سنة اسر ائيلية

> > Israel.

Jewish immigration to Israel from Ethiopia. Older people are walking on foot. Based on their faces and the walking stick, it appears to be difficult for them. It makes me feel appreciation and admiration for their strength, which helped them to reach

The picture reminds me of the

تذكّر الصورة بالهجرة من إثيوبيا. أشخاص بالغون يسيرون مشيًا على الأقدام. يبدو من ملامحهم ومن عصا المشي أنه يصعب عليهم القيام بذلك. تثير في الصورة التقدير والإجلال للقوى التي كانوا يتمتعون بها، وساعدتهم على الوصول إلى البلاد.

A college in Israel Female 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسر ائىلىة

This photo shows two old people walking with sticks and supporting each other. They seem to be out on a walk in their fields, perhaps to see their crops. They seem very thin and are wearing lots of layers of clothing. Perhaps this is due to weather or perhaps it's the style of dress they used to have.

يُرى في الصورة شخصان بالغان يستعينان بعصي، وواحدًا بالآخر، ليستطيعا المشي. يبدو أنهما خرجا للتنزه في حقولهما، لربما لرؤية المحصول. يبدو الشخصان هزيلين جدًا، وبكثير من الملابس عليهما. لربّما كان ذلك لسبب حالة الطقس، ولربّما كان ذلك أسلوب اللباس الذي كان سائدًا مرّة.



سِفر الخروج الفلسطينيّ، 1948



The 1948 Nakba. The Palestinian people have suffered from displacement and the loss of lands. النكبة عام 1948 أو ما تعرّض له الشعب الفلسطيني من تهجير وخسارة للأرض.

جامعة فلسطينية العمر 20 سنة

Palestinian University Female 20 years old Palestinian

This picture describes the suffering of Palestinian people during the Nakba days, when they left their homes without taking anything with them and without knowing where they should go. I feel sad for the

two persons as they look like they lost their relatives or got lost, They cannot walk because they are old and may die on the road.

هذه الصورة تصف ما عاناه الشعب الفلسطيني أيّام النكبة، فقد تركوا بيوتهم ورحلوا دون أن يأخذوا أيّ شيء معهم، ودون أن يعلموا إلى أين تأخذهم أرجلهم. أشعر بالحزن على الشخصين فهم يبدوان أنهماً فقدا أقاربهما أو ضباعاً عنهم ولا يستطيعان السير لكبر سنّهما، وقد يموتان

Haifa University Female 25 years old Israeli

العمر 25 سنة اسر ائبلية

It still seems that the way is difficult for them. Elderly people in the desert with a walking stick and so on. But I don't identify with them at all.

لا يزال يبدو أن الطريق صعبة عليهم. أشخاص بالغون في صحراء مع عِصبيّ وما شابه. لكن ليس لدي تماهٍ ما معهم.

A college in Israel Female 25 years old Israeli

كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسر ائبلية

I identify with the people who are walking during the Nakba. It appears to be difficult for them but they are still doing it.

أنا أتماهى مع الأشخاص الذي يمشون في النكبة. يبدو أنه صعب عليهم، وهم رغم ذلك يقومون بذلك.

Palestinian University Male Not available Palestinian

> جامعة حيفا فلسطيني

My impression is that this man who wears a uniform is the Mukhtar (Arab village mayor) who has a good relationship with the army. Feelings of grief, pain, resentment and confusion. He chose to follow the orders and instructions of the army.

انطباعي أنّ هذا الرجل الذي يرتدي الزيّ العربي هو مختار القرية و هو بعلاقة جيدة مع الجيش. المشاعر حزن، ألم، نقمة وحيرة. المختار ينفّذ أو امر وتعليمات الجيش.

Palestinian University Male 21 years old Palestinian

> جامعة فلسطينية العمر 21 سنة فلسطيني

> > village.

Two different kinds of people appear in the picture; an Arab man and soldiers. A closer look shows that the Arab man is walking with the soldiers with his head down; perhaps the soldiers represent a foreign occupation. The soldiers seem to be happy and have the Arab man under control. This makes me think that these people are occupiers and they want to control the land. I feel sympathy for the people in the

في هذه الصورة نرى نوعين من الأشخاص: رجل قرية ويبدو أنّه كبير في الشخاص: رجل قرية ويبدو أنّه كبير في أو أرض ما. أمّا الأخرون فهم جنود. عندما أدقق النظر، أرى أنّ الرجل (العربيّ) يحني يمكن أن يكون استيطان أو احتلال. وعندما يمكن أن يكون استيطان أو احتلال. وعندما وهم ينظرون إلى العربيّ كأنّهم مسيطرون عليه. هذا يجعلني أفكّر أنّ هؤلاء محتلون عليه. هذا يجعلني أفكّر أنّ هؤلاء محتلون ويريدون السيطرة على قرى وأراض بالإجبار، وهذا يثير عندي مشاعر العطف والحزن على أبناء هذه القرية.

Haifa University Female 23 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 23 سنة اسر ائيلية

situation where people wear uniforms. It is taken after the Jewish-Arab-British agreement. The soldiers seem to be Israeli soldiers. People in white and long trousers are British. It seems that the Israelis have an Arab representative guest whom they take on a tour in Israel. All the sides seem pleased.

The city describes a security

صورة تصف وضعًا أمنيًا، لأن الصورة الأشخاص يرتدون زيًا، يبدو أن الصورة قد التقطت بعد تحقيق اتفاقية ما بين العرب والبريطانيين والإسرائيليين. الجنود بالبنطال القصير يبدو أنهم جنود الطويل بريطانيون. يبدو أن الإسرائيليين يستضيفون مندوبًا عربيًا وصل إلى المكان، وقد أجروا له جولة في أرض إسرائيل. جميع الأطراف يبدون مسرورين. لحظة واحدة من تأمّل الصورة لربّما ذكّرت حتى وعًا من النزهة السنوية في فترة الألوية في هضبة الجولان.



The Ikrit Mukhtar Takes Israeli Soldiers Home for Lunch, 1948

مختار إقرت يستقبل جنديًا إسرائيليًا في بيته على الغداء، 1948



Palestinian University Male Not available Palestinian

> جامعة حيفا فلسطيني

The *Mukhtar* is a collaborator; he sold the cause and left the liberation to others. I also feel that the *Mukhtar* had no alternative choice; maybe because of fear for his own life and for his family.

إنّ المختار يتعامل مع الجيش وقد باع القضية وأصبح عميلاً للجيش الإسرائيلي. أشعر بأنّ هذا المختار قد سلَّم بالأمر الواقع وترك أمور القضيّة لأخرين يتعاملون معها. أشعر، أيضًا، أنّ المختار لم يبق له مفرّ إلا أن يتعامل مع الجنود خوفًا على حياته وحياة أسرته.

Palestinian University Male 21 years old Palestinian This picture proves how human Palestinians are. While they are surrounded by enmity, they still remain generous.

هذه الصورة تثبت لي إنسانيّة الشعب الفلسطيني، على الرغم من كلّ هذا العداء إلا أنّه كريم.

جامعة فلسطينية العمر 21 سنة فلسطيني

Haifa University Female 23 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 23 سنة اسر ائبلية

The city is after the foundation of the Israel. It shows good Arab-Israeli relationships. The soldiers look pleased and the majority does not have weapons. That means the Jewish trust the Arab side. The *Mukhtar* of the village himself smiles as he opens the door of his house. This shows his good hearted character and his gratefulness.

صورة بعد قيام الدولة، ندل على العلاقات الجيدة بين العرب الإسرائيليين. يبدو الجنود سعداء، حتى إنهم ليسوا جميعًا يحملون السلاح، وهو ما يدل على أنهم يركنون إلى الجانب العربي، حتى إن المختار نفسه يبدو مبتسمًا ويؤخذ بر عبته إلى بيته. حيث يقوم بفتح ياب بيته/ وهو ما يدل على طيبة قلب، بل لربّما هو يريد حتى أن يوطد العلاقات الطيبة بين الطرفين وأن يقدّم الشكر.

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

My feelings are sadness and compassion. The look on the face of the old man is one of deep sorrow and pain. His hand touches a child as if he tries to make her feel safe in spite of what is happening around them. The look of the child shows that she doesn't need his help as if she says to him that everything will be alright, it seems that she is helping and supporting him.

شعوري هو الحزن والشفقة، أيضًا. صورة رجل في نظرته حزن شديد وألم يحتضن يد طفلة وكأنه يحاول أن يشعر ها بالأمان رغم ما يجري حولهما. لكنّ نظرة هذه الطفلة تُوحي له بأنها لا تحتاج إلى مساعدته، وكأنما هي تقول له إن كلّ شيء سيغدو أفضل، وكأنما هي تقدم له المساعدة والدعم.

Palestinian University Female 20 years old Palestinian

> جامعة فلسطينية لعمر 20 سنة فلسطينية

In this picture the grandfather is aware of the fact that it is still far and difficult to escape, but he lies to his young grandson and assures that the return will be very soon. He tells him that it is only a few minutes. He knows in his heart that he is lying to his grandson and himself but he only hopes.

في هذه الصورة، الجدّ مدرك لحقيقة الأمر الذي وصلوا إليه، وإن كانت هناك عودة فهي بعيدة وصعبة وليست كما تخيّلها، حين قرّر الهروب، ولكنه يكذب على حفيده الصغير ويطمئنه بقرب هذه العودة، وما هي إلا دقائق أو خطأ صغير في القضيّة وسيصلح على الفور، وهو يعلم في قرارة نفسه أنّه يكذب على حفيده وعلى نفسه ويأمل.

Haifa University Female 25 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 25 سنة اسر ائدانية

The photo shows an old man and a boy, perhaps his grandson, sitting next to each other near a piece of cloth. They seem sad and worried. Their clothes are slightly worn out. The photo arouses strong feelings of longing for my family and grandfather, whom I'd like to visit more frequently.

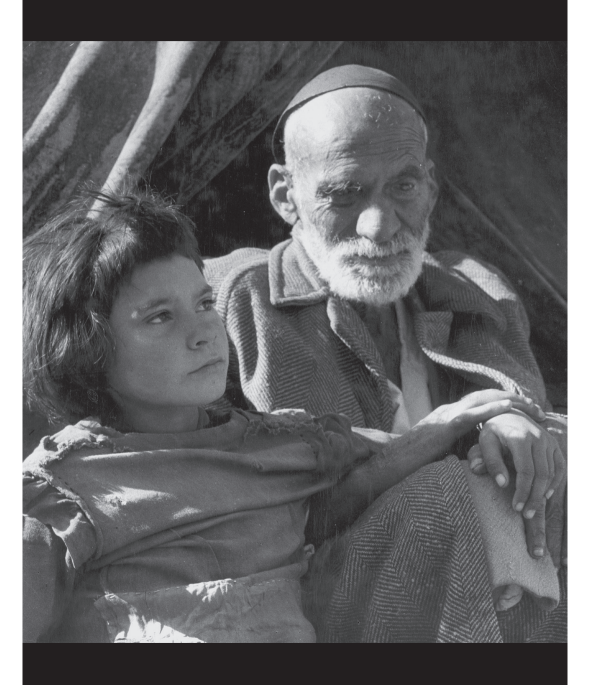
يظهر في الصورة جدّ وولد، قد يكون حفيده، يجلسان يدًا بيد إلى جانب قطعة ما من القماش. يبدوان منز عجين. يبدو أنهما يجلسان بثياب رثّة مهلهلة بعض الشيء. تثير الصورة فيّ شوقًا شديدًا إلى العائلة وإلى جدّي، الذي كنت أودّ أن أزوره أكثر.

A college in Israel Male 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسر ائيلي

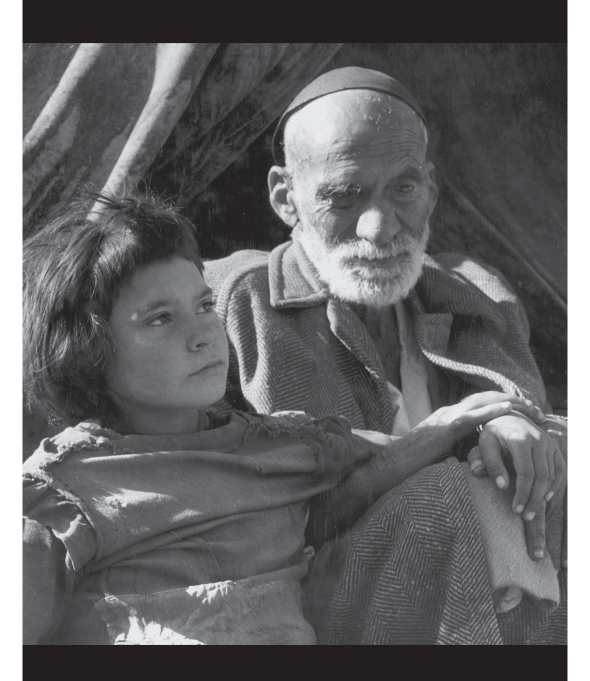
In the photo we see a grandfather and his granddaughter traveling. They have serious and tired facial expressions. The photo arouses feelings of sadness and compassion because of the dire situation of the grandfather and the little girl. They look miserable and that is sad.

يبدو في هذه الصورة جدّ وحفيدته يسافران. أسارير وجههما جِدّية غير نضرة. تثير في هذه الصورة مشاعر الحزن والشفقة لسبب وضع الجدّ الهزيل مع بنت صغيرة. يبدوان تعيسين، وذلك مؤسف.



Palestinians in the Jalazone Camp, 1950

فلسطّينيّون في مخيّم الجّلزون، 1950



> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

I think about the sadness and pain that Palestinian people underwent, and how the children were part of this experience. I think that the look of the child contains hope which the Palestinians should uphold. أفكّر في الحزن والألم اللذين عاناهما الشعب الفلسطيني وكيف أنّ هذه التجربة والعذاب والمعاناة شملت الأطفال وكانوا جزءًا منها. أفكّر في نظرة هذه الطفلة، فقيها أمل يدعو الشعب الفلسطيني للتمسك به والحفاظ عليه. مع شعوري بالحزن، أشعر بالألم أيضًا ولو أنّه قليل جدًّا.

Palestinian University Female 20 years old Palestinian The expression on the faces is clear and I described it. It is as if I know them by heart.

بدت الملامح واضحة كما وصفتها حتى أنني أظنّ أنني أحفظها عن ظهر قلب.

جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

Female 25 years old Israeli

Haifa University

جامعة حيفا العمر 25 سنة اسر ائيلية old man. The sadness in his eyes is very hard, and again reminds me of my grandfather. This picture has the greatest effect on my emotions. I hope I will never be in such a situation and certainly not to find my grandfather in this miserable situation.

The photo makes me sad for the

تثير الصورة في الحزن على الشخص المتقدّم في السنّ. الحزن في عينيه قاس جدًّا، وهو – مرّة أخرى – يذكّر ني بجدّي. إن لهذه الصورة أكبر تأثير على مشاعري. أرجر ألا أخضع لمثل هذه الحالة، وبالتأكيد أل أجد جدّي في هذه الحالة المشوّهة.

A college in Israel Male 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائيلي

The photo makes me feel compassion and sorrow. In the photo, there is [a grandfather] with a young girl. Both of them look sad, and this bothers me because, after all, this man could be my grandfather and the little girl could be my sister. I feel sad for them. It is painful for me to think that we are responsible for this, but war is something sad and destructive. We had no choice but to fight for our rights as a free and sovereign people.

لا تزال هذه الصورة تثير في الشفقة والأسف. في الصورة رجل مع بنت صغيرة، ويبدو الاثنان حزينين، وإن ذلك يحز في نفسي؛ فإن هذا الإنسان من المُمكن أختي. ينتابني شعور من الحزن عليهم. يؤلمني أن أعتقد أننا مسؤولون عن ذلك، لكن الحرب شي مؤسف ويمس، ولم يكن أمامنا بديل آخر غير أن نحارب من أجل حقوقنا كشعب سيّد حرّ.

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

I think the photo represents thousands of Palestinian families where father, mother and daughter all gather around the table, which is symbolic of the exiled nation. The photo evokes a sense of brotherhood and kinship which makes me feel that I and others share this reality. The people in the picture are having lunch while their faces reflect despair, not happiness.

أفكّر بأنّ هذه الصورة تمثّل آلاف العائلات من الشعب الفلسطيني حيث الأب والأم والبنت يجلسون على مائدة الطعام ويتتاولون الغذاء مع الخبز الذي يرمز للشعب المشتّت. تثير الصورة مشاعر الأخوّة والقرابة لدي، حيث تشعرني بانني أنا أو غيري نعيش في مثل هذا الواقع. ما يحدث هو أنّ الأفراد يتناولون الغذاء بوجوه بائسة، لا يظهر عليها الفرح.

A college in Israel Male 26 years old Israeli (mixed background)

كلية في اسرائيل العمر 26 سنة اسرائيلي (أصول مختلطة) The photo shows a family dinner – a father, mother and their small daughter. They live under relatively poor conditions that indicate they are struggling to achieve their livelihood.

أسرة على مأدبة العشاء. أب، أم، وابنتهما الصغيرة. ظروف متواضعة نسبيًا، تدلّ على أناس غير ميسوري الحال، كلّ همهم هو قوت يومهم.

Male 28 years old Israeli

> العمر 28 سنة اسرائيلي

Impression – An old authentic image. Type of emotions it evokes – A sense of family, poverty and tiredness after a day of work.

What is happening - It looks like

the father just sat down. (His fist is on the couch, as if he is still holding on to it). They are eating a meager meal of soup and bread, which was apparently cooked and warmed up in the pot that is behind. It looks like the mother prepared the soup and served it, since she is sitting closer to the pot. The girl's white dress seems a bit too festive for a regular day, and perhaps it's a holiday. Poverty is apparent in the unfinished plaster in the background, the simple

Who appears in the photo – It is a poor family, a father, mother and daughter. Their origin is unclear, maybe from the time of the state's establishment, or an Arab family from the West Bank or Gaza, or a family from Europe around the time of the war.

wooden table and the meagerness of

the meal.

الانطباع – صورة قديمة، حقيقية. نوع المشاعر التي تثيرها – العائلية، الفقر، التعب بعد يوم عمل.

ما الذي يحدّث فيها – يبدو أن الأب قد جلس الآن (القبضة موضوعة على الكنبة، وكأنه لم يبدو أنها طهيت خفيفة من الشوربة والخبز، يبدو أنها طهيت وسُخنت في الطنجرة من الخلف. يبدو أن الأم أعدّت الشوربة وقدّمتها، كونها الأقرب من الطنجرة. فسنان البنت الأبيض احتفالي قليلاً بالنسبة إلى يوم اعتيادي، ولربّما كان الحديث عن يوم عيد... يبرز الفقر من خلال انعدام اللمسات الأخيرة في القصارة من الخلف، الطاولة الخشبية البسيطة، والوجبة الفقيرة.

من المصور فيها – عائلة محدودة الإمكانيات، أب وأم وبنت. منشأ الأسرة غير معروف، قد يكون الحديث عن أشخاص موجودين منذ قيام الدولة، عن أسرة عربية من.



Jewish Immigrant Family from Bulgaria at Supper in Their Home in Jaffa, October 1949

عائلة مهاجرين من بلغاريا على العشاء في بيتهم بيافا، تشرين الأول 1949



> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

picture were Palestinians but it is a Jewish family who came to settle in houses that didn't belong to them. I think that the people in this photo are not happy; tiredness, sadness and lack of solidarity appear on their faces. This family came to Palestine against their will; perhaps they had a relative in the Israeli army who forced them to come to this land. Or perhaps this family thinks: how did they end up here in a place which is not theirs; now they own this place, while the original owners are

Initially I thought the people in the

لقد توقّعت في البداية أن تكون الصورة لعائلة فلسطينية ولكنها لعائلة يهودية وصلت إلى فلسطينية ولكنها لعائلة يهودية وصلت أفكر بأنّ الناس الموجودين لا توجد لديهم مشاعر سرور وفرح في عيونهم فالتعب والحزن و عدم التضامن مطبوع على جاءت إلى هنا دون رغبة منها، ربما هناك قريب لهم يعمل في الجيش الإسرائيلي فأجبرهم على القدوم إلى هنا، أو ربّما هذه العائلة تفكّر كيف تأتى إلى هنا، إلى مكان لم يكن لهم فيصبح ملكهم، وآخرون كان ملكهم يتشتتون الأن هنا وهناك.

A college in Israel Male 26 years old Israeli (mixed background)

كلية في اسر ائيل العمر 26 سنة اسر ائيلي (أصول مختلطة) This is an image that characterizes the period in question. This family seems a bit self-absorbed during the meal and is not paying attention to the photographer.

scattered here and there.

صورة تميّز الفترة الجاري الحديث عنها. تبدو الأسرة الجاري الحديث عنها مجتمعة إلى وجبة الطعام، وغير منشغلة بالمصوّر.

Male 28 years old Israeli

> العمر 28 سنة اسرائيلي

Now there is more a feeling towards the people, knowing they are part of my people and that a better future awaits them. I identify with the people in the picture. والآن، هناك شعور من التشجيع الزائد تجاه النساء، علمًا أنهن جزء من شعبي، وأنه ينتظر هن مستقبل أفضل. هناك تماهٍ مع الأشخاص في الصورة.

> جامعة فلسطينية العمر 22 سنة فلسطيني

This picture shows a tent for the Palestinian refugees that are displaced from their land. They are escaping from death. This picture tells the situation of Palestinians, especially children and women, that they have suffered from hunger and displacement. In the absence of men, women and children became orphans, suffered from hunger, dispersion and a lack of security.

تعرض هذه الصورة خيمة فاسطينية للاجئين فلسطينيين نزحوا من أر اضيهم ومدنهم. يقبعون في ضياع التشت والمناطق الجرداء هاربين من الموت المتربّص بهم. تروي هذه الصورة حالة الفلسطينيين، وخاصة الأطفال والنساء، وما لاقوه من جوع وتشرّد في غياب الرجال. في غياب الرجال في عياب الرجال في عياب الرجال في عياب الرجال في عياب الرجال في حالة يتم.

Female 22 years old Israeli (mixed background) living outside the Middle East

العمر 22 سنة إسرائيلية ( أصول مختلطة) تعيش خارج الشرق الأوسط This picture shows a Bedouin family, parents and children are smiling. The picture describes happiness and raises positive feelings of joy, serenity and a moment of daily routine.

تُظهر الصورة عانلة من البدو، أهل وأولادهم مبتسمين. تثير الصورة فرحة وتثير مشاعر إيجابية من السعادة، الهدوء ولحظة من الحياة اليومية.

Haifa University Female 23 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 23 سنة اسرائيلية

Bedouin women and children in the desert, engaged in everyday activity. A woman is doing laundry and another is with the children, feeding the birds. We can see dishes that are their handiwork and are also a sort of cultural characteristic, and of course the modest dress and head covering. Compared to the other pictures, it triggers a smile and doesn't suggest suffering and perhaps even a desire to be there. It evokes a feeling of

happiness.

The picture seems very typical of the

Arab culture. In my opinion, they are

تبدو الصورة مميِّزة جدًّا الثقافة العربية. في رأيي، هؤلاء نساء وأولاد بدو. هم موجودون في الصحراء ويشتغلون بأعمالهم اليومية. امرأة تُعدّ الغسيل وأخرى مع الأولاد، تُطعم العصافير. يُمكن أن نرى في الصورة أواني هي من صنعهم، وهي، أيضًا، ميزة من الميزات الثقافية، وطبعًا الباس المحتشم مع غطاء الرأس. مقارنة بالصور الأخرى، فإن هذه الصورة تثير بالمسامة وهي لا تشير إلى أية معاناة، بل حتى إلى رغبة في الوجود في المكان، إنها تثير شعورًا بالفرحة.



## Palestinian Refugees in Make Shift Tent, 1948

## لاجئون فلسطينيون في خيمةٍ مؤقتة، 1948



> جامعة فلسطينية العمر 22 سنة فلسطيني

This picture shows a Palestinian refugee tent in one of the Palestinian refugee camps and the deprivation of freedom, identity and a general loss – the absence of a homeland. This picture has influenced me, it will affect the world as it reflects the status and situation of the Palestinians after the *Nakba* (1948) and it will tell the world how Palestine was and how it has become. My impression is that they suffer from hunger and thirst but that we will not give up our rights in Palestine.

تروي هذه الصورة عن خيمة لجوء فلسطينية في إحدى المخيّمات الفلسطينية، وما ترتّب من حرمان للحرية والهوية ومن ضياع عام وغياب للأوطان. أثرت في هذه الصورة وستؤثّر في العالم، وهي تعكس حالة ووضع الفلسطينيين بعد النكبة (1948) وتري العالم ما كانت عليه فلسطين وما الفت إليه فلسطين وأهلها. الانطباع: جوع وعطش ولن نترك حقّنا فيك يا فلسطين.

Female 22 years old Israeli (mixed background) living outside the Middle East

العمر 22 سنة إسرائيلية ( أصول مختلطة) تعيش خارج الشرق الأوسط It is sad to think that Palestinians who lived in their homes were forced to live in miserable conditions and to raise generations of children in this way. The smile and happiness seen in the photo, despite of the difficult reality, stirs sympathy.

من المحزن الاعتقاد أن الفلسطينيين الذين كانوا يعيشون في بيوتهم اضطروا إلى العيش في ظروف بائسة، وتربية أجيال من الأولاد بهذه الطريقة. الابتسامة والفرحة اللتان تبدوان في الصورة، رغم الواقع الصعب، تثير ان الاستلطاف.

Haifa University Female 23 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 23 سنة اسر ائتلية

My impression from the picture didn't change after the explanation. Only the origin of the people changed. They look happy, are engaging in daily life, though it is in tents by the sea because they had no other option. Still, they don't seem to be worried.

الانطباع من الصورة بعد الوصف لم يتغيّر، منشأ الأشخاص هو الذي تغيّر، فقط. يبدون سعداء ويشتغلون بأعمال يومية، رغم أن ذلك على شاطئ البحر وفي خيم، لأنه لم يكن لديهم خيار آخر، لكن رغم ذلك، لا يبدون مزعوجين.

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

This is disgusting from the soldier who stands there smiling in front of the home of a Palestinian. The people are unable to do anything because of the gun that the soldier

هذه الصورة تثير الأشمئزاز من الجنديّ الذي يقف مبتسمًا على أحد الأبواب الذي يعود لمنزل أحد الفلسطينيين. الأشخاص هم شباب عاجزون عن عمل أيّ شيء بسبب بندقيّة ذلك الجندي.

Haifa University Male 54 years old Palestinian

> جامعة حيفا لعمر 54 سنة

The photo shows a destroyed Palestinian house that once was beautiful. It seems that the soldiers have seized, destroyed the house and expelled its Palestinian residents. This photo reminds me of the thousands of similar houses. It evokes the feeling of sadness and sorrow for the Palestinian nation who has been denied the right of living in their home and country. On the other hand, it evokes feelings of struggle and resistance. I also think of the right of return to every person who was displaced.

تبيّن الصورة بيتًا فلسطينيًّا جميلا جدًّا لكنّ يد الدمار دمّرته. يظهر أنّ المسلحين قد احتلوا ودمّروا وطردوا سكّانه وارتاحوا على آلام المهجرين من الفلسطينيين. هذه الصورة تذكّرني بالإف البيوث المماثلة لهذا البيت. هذه الصورة تثير مشاعر الحزن والأسى على الشعب الفلسطيني الذي حُرم حقّ العيش في بيته ووطنه. ومن ناحية أخرى تهيّج في مشاعر النضال والكفاح، وتجعلني أفكر بحقّ العودة لكلّ شخص

Haifa University Female 26 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 26 سنة اسر ازرارة

of them looks like a soldier or quard: he has a weapon and a helmet and vest. He stands at the entrance of a building. There is another seriouslooking man sitting next to him. Unlike the first man, he does not look at the camera. The photo makes one wonder about the connection between the two - are they enemies or actually on the same side? Is the man who is sitting worried? He doesn't look very worried to me. I would actually say that they are not enemies, contrary to what the photo expresses and my initial instinct. The buildings look old. It's old construction, perhaps from the establishment of the state.

This picture shows two people. One

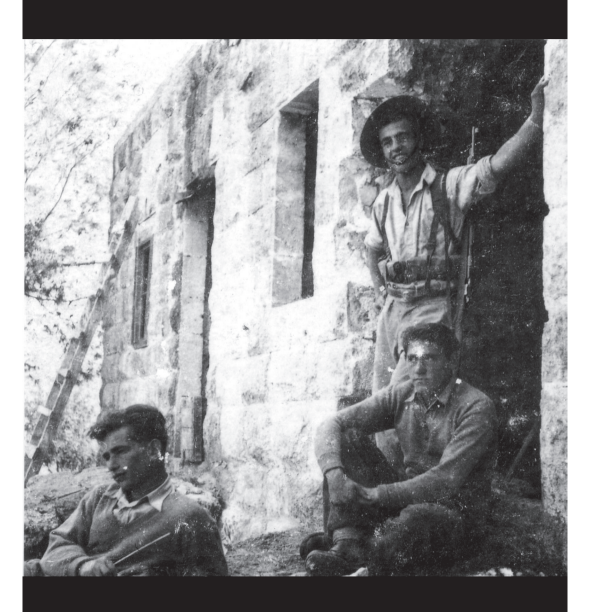
يظهر في الصورة شخصان، يبدو أحدهما جنديًّا أو حارسًا ومعه سلاح وخودة ودرع واقية. يقف في مدخل مبنَّى ما. ويجلس إلى جانبه شخص آخر بوجه جدّيً وهو لا ينظر إلى الكاميرا، مقارنة بالأول. تثير الصورة التساؤل بالنسبة إلى العلاقة بين الشخصين، هل هما عدوّان، أو من الجانب نفسه، بالذات. هل الشاب الجالس قلق. لا يبدولي قلقًا إلى هذا الحدّ. وكنت أقول بالذات، إنهما ليسا عدوّين، بخلاف ما تبته الصورة وبخلاف الشعور الأولي. يبدو المبنى قديمًا، قد يكون البناء سابعًا لقيام الدولة.

A college in Israel Female 24 years old Israeli and European

> كلية في اسرائيل العمر 24 سنة اسرائيلية

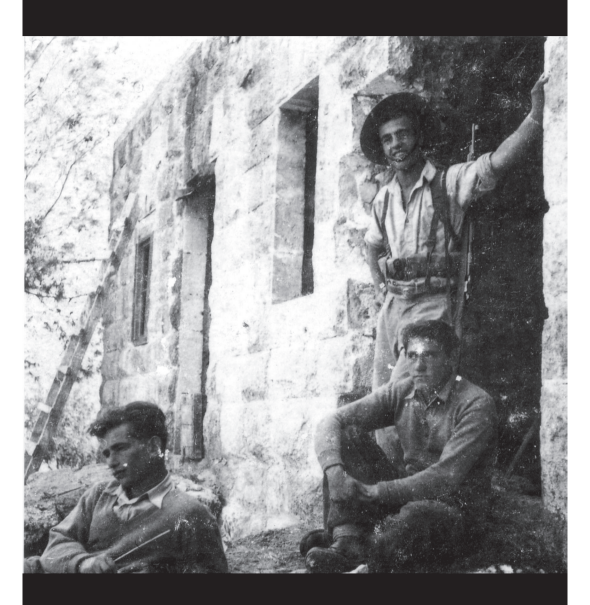
The photo shows two soldiers. The young man who is standing looks calm and happy, but the young man who is sitting looks pensive. The photo gives me a calm feeling. There's a kind of tranquility in this photo.

يظهر في الصورة جنود. الفتى الواقف يبدو هادنا، سعيدًا، إلا أن الفتى الجالس يبدو شارد الذهن. توحي إلي الصورة بجو هادئ. هناك شيء من الهدوء في هذه الصورة,



Jewish Officer in Front of an Arab House, 1948

ضابط يهودي أمام بيتٍ عربي، 1948



> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

I thought that this soldier seized the house, but I realize now that he took the whole village. He is happy and takes a rest in a place, of which he deprived its residents from the taste of rest and happiness.

كنت أعتقد أنّ هذا الجندي استولى على البيت ولكنني أيقنت الآن أنه استولى على القرية بأكملها، وهو فرح يأخذ قسطا من الراحة في مكان جعل أهله كلّهم لا يعرفون طعم الراحة والفرح.

Haifa University Male 54 years old Palestinian

> جامعة حيفا لعمر 54 سنة لسطيني

After reading the description, I think that these people don't know what is humanity and human rights. The house and its stones will be witnesses of their criminal acts of killing and expelling children, women and elderly people from their homes. What is really strange is that they declare that this country belongs to them while they know quite well this is not the case. What is surprising me is that they smile because the Palestinian people suffer.

بعد قراءة الوصف شعوري هو أنّ هولاء لا يعرفون ما هي الإنسانية، وما هي الإنسانية، وما هي الإنسانية، وما هي الحجارته ستشهد على أعمالهم الإجرامية في قتل وتشريد وتهجير الأطفال والنساء والشيوخ من بيوتهم. والأغرب من كلّ هذا أنهم بصرّحون، بكلّ وقاحة، بأنّ هذه البلاد لهم وكأنّ هذا البيت لأبيهم وهم يعرفون حق المعرفة من سكن هذا البيت، والمثير للدهشة أنّه بيتسم على جراح أهل وشعب فلسطين.

Haifa University Female 26 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 26 سنة اسر ائدانة

It is surprising. I actually thought that the officer is an Arab. The picture is quite infuriating (and it would be interesting to know who the person is who is sitting). مفاجئ. كنت أظنّ بالذات، أن الضابط عربي. صورة مُغضِبة جدًّا (ومثير للاهتمام معرفة من الذي بجلس).

A college in Israel Female 24 years old Israeli and European

> كلية في اسرائيل العمر 24 سنة اسرائيلية

This picture no longer stirs feelings of calmness and tranquility in me. Rather, I now understand better why the young man sitting is pensive and perhaps also upset. Now the photo is difficult in my view. The young man who is standing is smiling, but maybe horror is hidden behind that smile.

لم تعُد الصورة تثير في الطمأنينة والهدوء، بل إنني، الآن، أفهم أكثر لماذا يجلس الفتى شارد الذهن، ولريما قلقًا، أيضًا. تبدو الصورة صعبة الآن، بنظر الفتى الذي يقف مبتسمًا، لكن من المحتمل أنه تختفي من وراء الابتسامة فظائع.

> جامعة حيفا العمر 33 سنة فلسطيني

I have a good impression of this photo; it shows a public library that contains a large number of valuable books in various subjects. It appears that this library is well organized. هذه الصورة تثير انطباعًا جيدًا- مجموعة من المجلدات الموجودة داخل مكتبة عامة تحوي أعدادًا كبيرة من المجلدات والكتب القيمة بشتى المواضيع. كما يظهر أنّ هذه المكتبة منظمة وتتّبع التصنيف المكتبى.

A college in Israel Male 26 years old Israeli (mixed background)

كلية في اسرائيل العمر 26 سنة اسرائيلي (أصول مختلطة) It looks like an old photograph of some type of archive. Perhaps because of the picture's colors it gives the impression of an archive holding information about events or people who experienced war. The Arabic writing on one of the books raises questions about the nature of the books, and perhaps they were catalogued in this way for reasons that are unclear.

تبدو وكأنها صورة قديمة لأرشيف من نوع ما. لربّما كان ذلك لسبب تشكيلة الألوان في الصورة، حيث يتشكل الانطباع أن الحديث عن أرشيف يختزن معلومات بالنسبة إلى أحداث أو أشخاص جرّبوا الحرب. الكلام بالعربية على أحد الكتب يُثير التساؤل بالنسبة إلى طبيعة الكتب، لربّما تم تصنيفها بهذه الصورة لأسباب غير معروفة.

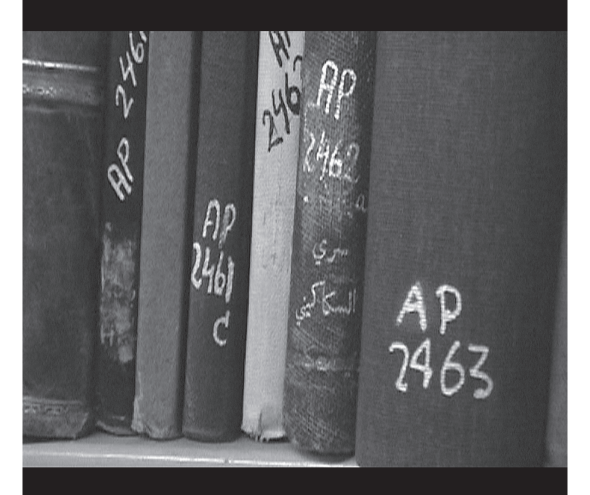
Male 27 years old Israeli

> لعمر 27 سنة سر ائيلي

I think the books in the picture belong to Arabs because of the Arabic writing. My first thought was the Koran. I can only assume that they contain something important because they look quite old and ancient, and in my humble opinion old books generally indicate something important.

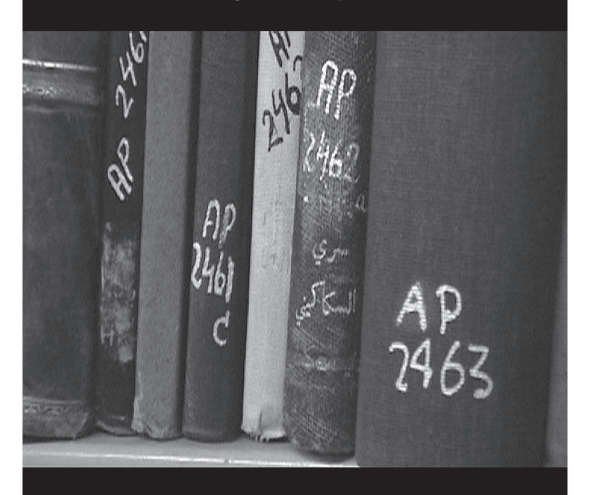
These books stir in me feelings of longing for the Jewish religion and the Bible, the book of books.

اعتقد أن الكتب في الصورة هي كتب تابعة إلى الوسط العربي، لسبب الكلام باللغة العربية الذي يشير إلى ذلك، الحدس الأولي الذي خطر في بالي كان القرآن، يُمكنني أن اخمن، فقط، أنه مكتوبة في هذه الكتب أشياء مهمة، لأنها تبدو كتبًا قديمة جدًّا، وعمومًا تدل الكتب القديمة – على حدّ علمي – على شيء مهمة.
علمي – على شيء مهمة.
تثير هذه الكتب في مشاعر الشوق إلى الديانة اليهودية، وإلى كتاب التوراة.



Absentee Properties Books Confiscated from a Palestinian Private Collection and Held in the National Library, Jerusalem, date unknown

كتب تعود ملكيّتها لغائبين تمّت مصادرتها من مجموعة شخصيّة فاسطينيّة وتحويلها إلى المكتبة القوميّة في القدس، التاريخ غير معروف



A college in Israel

26 years old

Israeli (mixed

background)

Male

I feel sad for the erosion of Palestinian history after the expulsion of the people and confiscation of the books. أشعر بالحزن والأسى لمحو تاريخ الشعب الفلسطيني بعد طرده ومحو تاريخه من خلال مصادرة كنيه.

جامعة حيفا العمر 33 سنة فلسطيني

All that comes to mind with regard to this picture is the question of why, and by what authority, these books were confiscated. Why couldn't the refugees keep their property when they became refugees?!

الأمر الوحيد الذي يخطر في بالي بالنسبة إلى هذه الصورة، هو لماذا تمّت مصادرة هذه الكتب، وبأيّ حقّ. لماذا لم يكن في إمكان اللاجئين الحفاظ على ممتلكاتهم، عندما أصبحوا لاجئين؟!

كلية في اسرائيل العمر 26 سنة اسرائيلي (أصول مختلطة)

Male 27 years old Israeli

> العمر 27 سنة اسرائيلي

I think it is unfair to confiscate books that belong to someone, especially books from a private collection, which makes the books even more valuable and violates a person's right to privacy. أعتقد أنه من غير الإنصاف مصادرة كتب لشخص، كم بالحريّ لو كانت هذه كتبًا من مجموعة شخصية ما، وهو ما يزيد من قيمة الكتاب، ويُخلّ بحقّ الشخص في الخصوصية.

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

social interaction between Bedouin and city dwellers, and villagers, from the south and north. The integration takes place between different classes of Palestinians. This happened after the expulsion and all these people lost their property. They lost everything! They miss the past. There is nothing now. It seems as if they wish for liberation, their heart is

longing as one heart for liberation.

The picture shows interaction and

تمدّن أهل القرية واختلاط البدويّ بالمدني والذي في الجنوب، ولم والذي في الجنوب، ولم يعد لايّ في الجنوب، ولم يعد الحرب والهجرة، كلّهم فقدوا! وكلّهم يحذّون إلى الماضي, ما عاد شيء يرمون إليه ممّا كانوا قد خططوا له قبل الحرب والهجرة، فالأماني توحدت نحو التحرير كانهم قلب رجل واحد.

A college in Israel Female 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائيلية

In the picture, people are standing and waiting for a bus. It seems that the bus is late and people are pressed for time to get to their work. The period is many years ago, when there wasn't much transportation and apparently that's why the bus is late.

رى في الصورة أشخاص يقفون وينتظرون الحافلة. يبدو أن الحافلة قد تأخرت، و هؤ لاء الأشخاص مضغوطون بالوقت، يريدون الوصول إلى أماكن عملهم. هذه الفترة قبل سنوات عديدة، إذ لم يكن الكثير من المواصلات، ويبدو أن هذا هو سبب تأخر الحافلة.

A college in Israel Male 26 years old Israeli (mixed background)

كلية في اسرائيل العمر 26 سنة اسرائيلي (أصول مختلطة) people waiting for the bus. Again, I think it's during the early years of Israel. We can assume they are Arabs for two reasons: 1) the style of dress of the men and women in the picture indicates this; and 2) the dominant presence of men, which is indicative of the customary mentality in Arab society, according to which women are less independent and less frequently seen in public in the company of men. It should be noted that the third man from the left is dressed differently, and perhaps does not belong to the surrounding community.

The picture shows a group of

مجموعة من الأشخاص الذين ينتظرون الحافلة. أعتقد – مرّة أخرى – أنه يجري الحديث عن السنوات المبكّرة لأرض إسرائيل. يُمكن الافتراض أنه يجري الحديث عن عرب لسببين: 1. أسلوب الباس الجال والنساء يدل على ذلك. 2. الحضور القوي للرجال في المجتمع العربي، بموجبها النساء أقل استقلالية وأقل حضورًا في صحبة رجال في المعلن. من الجدير بالذكر أن الرجل الثالث من اليسار يلبس بصورة مختلفة، ومن المحتمل ألا يكون منتميًا إلى المجموعة المحيطة به.



## New Jewish Immigrants & Arabs at a Bus Station in Jaffa, 1949

## مهاجرون يهود جدد وعرب في محطّة باص بيافا، 1949



جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فاسطينية

I feel silly indeed, especially regarding the people I described. And I ask myself; are we that similar, are we the same? Our places have reversed through time. And also, is the the past that different from the present?

أشعر بالحماقة حقًا تجاه ما وصفته سابقًا، وأسال نفسي: هل حقًا نحن نتشابه هكذا (العرب واليهود)؟

A college in Israel Female 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائيلية

It seems that there is a separation between the Jewish immigrants and Arab immigrants. And the women are standing with their backs turned and are not looking. يبدو وكأن هناك فصلاً بين المهاجرين اليهود والمهاجرين العرب، النساء، أصلاً، يقفن وخلفيتهن إلى الكاميرا، لا ينظرن.

A college in Israel Male 26 years old Israeli (mixed background)

كلية في اسرائيل العمر 26 سنة اسرائيلي (أصول مختلطة) In my opinion, this picture is an example of the co-existence that existed during the early days of the state, but which no longer exists today.

حسب رأيي، هذه الصورة مثال على التعايش الذي كان قائمًا في الأيام المبكّرة للدولة، وهو لم يُعد قائمًا اليوم.

> جامعة فلسطينية العمر 21 سنة فلسطيني

As it is clear in this photo there are people and specifically some old men that are welcoming a stranger, by shaking his hand. It reflects a deal or a stranger that he does not know. The stranger looks like a soldier as we notice from his military uniform. The other people are Arabs that becomes clear from their traditional clothing as Bedouins. They are discussing a situation of a village with people who are controlling them or who are strangers. Reflects, triggers or evokes feeling of shame for the Arabs, because they seem not to be able to understand their own catastrophy. However, the photo gives a good idea of their generosity and hospitality.

كما يلاحظ في الصورة أنّه يوجد أشخاص، وبالتحديد هم من الرجال الكبار في العمر، ويبرز شخص بلقي التحية عن طريق ويبرز شخص غريب أو هو الذي ساعدهم. ومن شخص غريب أو هو الذي ساعدهم. ومن معرفتي فإن هذا الشخص جندي كما نلاحظ من الزي العسكري الذي يرتديه. أمّا الأشخاص الآخرون فإنهم عرب لأنّهم يرتدون مثل البدو. ويبدو أنّهم مجتمعون أغراب. وتثير الصورة نوعًا من الخيهم أو من العرب الذين يبدون كأنّهم لا يفهمون أغر الهرب الذين يبدون كأنّهم لا يفهمون غير أبها تعطي انطباعًا عن حسن الضياهم، والكرم من الضباعًا عن حسن الضيافة غير أنها تعطي انطباعًا عن حسن الضيافة عليكرم.

Haifa University Male 48 years old Palestinian

> جامعة حيفا العمر 48 سنة فلسطيني

In this picture I see a meeting between elderly men, sheikhs and a military governor. This could be the picture after the [founding of the] State of Israel. في هذه الصور لقاء بين كبار السن والمشايخ والحاكم العسكري. يمكن أن تكون هذه الصورة بعد قيام الدولة لعرب إسرائيل والقيادة العسكرية بعد حرب 67، أو بين الذين يعيشون في الضفة مع القائد العسكري للمنطقة التي يعيشون فيها. الشعور بأن هؤلاء الأشخاص فرض عليهم مثل هذا اللقاء أو أنهم قبلوا به لكي يعيشوا بسلام.

Haifa University Male 25 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 25 سنة اسرائيلي

Arabs and Jews apparently in some sort of ceasefire agreement. A tolerable feeling (apparently due to the influence of the previous photos), nothing more.

عرب ويهود في نوع من اتفاق وقف إطلاق النار. (على يبدو بتأثير من الصورة السابقة)، إحساس محتمل، وليس أكثر من ذلك.

Haifa University Male 22 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 22 سنة اسر ائيلي

The picture shows an elderly Arab - perhaps the leader of the tribe or a village or a clan [hamula] - a sheikh, who is shaking hands with a senior military officer, whose face is not visible. Who is he? The officer's concealed face suggests secrecy. The sheikh's face, on the other hand. is suspicious and he, like the other Arabs standing by the wall, does not make eye contact with the officer. Apparently they are ashamed or afraid, or simply surrounded by other people. Perhaps there are more handshakes, or someone speaking, or something happening. And therefore, they're looking over there.

في الصورة شيخ عربي – قد يكون شيخ قبيلة أو قرية أو حمولة – يصافح أحد عناصر الجيش، برتبة ضابط كبير. وجه الضابط لا يُرى. ملامح وجهه تشير إلى غموض وجه الشيخ، ولكن في المقابل، تكشف عن شك. هو لا ينظر إلى عيني طول الحائط من الخلف، هم، أيضًا، لا أو خائفون، أو أنهم مجرّد محاطون بأناس أخرين- لربّما هناك مصافحة أخرى، أو أن مناك من يتحدّث، أو شيئًا يحدث- لذا فإنهم ينظرون إلى هناك.



A Military Government Officer Meeting with the Umm el-Fahm Mukhtars, date unknown

ضابط في الحكومة العسكريّة يقابل مخاتير أم الفحم، التاريخ غير معروف



> جامعة فلسطينية العمر 21 سنة فلسطيني

How can they shake hands with the Jews and hand over their villages to our enemies? How can they receive them? What is the aim of receiving them? I feel disappointed with these important people who should have fought and stood up for their own rights and the rights of their villages. They should have rejected colonization. They have to acknowledge that these people have to reject settlement. These people look hopeless and totally sad.

كيف يسلمون على من سلمهم إلى اليهود وأعدائهم! هل يأملون الخير من هذا الاستقبال أو ما هو هدف استقبالهم. شعور بخيبة الأمل من الكبار الذين وجب أن يدافعوا عن حقوق أهل القرية ويرفضوا الاستعمار ولا يعترفوا به. يتضح من الانطباع على الوجوه أنهم فاقدو الأمل أو حزينون على ما أصابهم.

Haifa University Male 48 years old Palestinian

> جامعة حيفا العمر 48 سنة فاسطين

This is the case today and in the past as if nothing happened.

هذا هو الحال اليوم وفي الماضي وكأنّ شيئًا لم يحدث.

Haifa University Male 25 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 25 سنة اسر ائيلي

It's a shame that it did not last and they were not in control of the problematic minority. يا للخسارة على أن ذلك لم يدم، وأنه لم تكن لديهم سيطرة على الأقلية الإشكالية.

Haifa University Male 22 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 22 سنة اسرائيلي

I thought so, despite the fact that I assumed he was from the intelligence corps. فكّرت بهذا الشكل. رغم أنني افترضت أنه من المخابرات.

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

Palestinian University Female 20 years old Palestinian

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

The first impression that I have of this picture is the displacement of Palestinians from their lands. People who are in the picture are the Palestinian refugees. This picture

I see two vehicles full of soldiers,

applauding the vehicles with Arab

Palestine or are maybe welcoming

photo gives me a feeling of pride and belonging to the Arab community.

them. They have Arab flags. The

children and women. They are

soldiers who enter to protect

raises a sad feeling for them and I am imagining their feelings when they were forced to leave their lands and homes. What occurs in the picture is the movement of people

from their homes and their lands to become refugees in other areas.

A college in Israel Female 25 years old Israeli

> كلية في اسر ائيل العمر 25 سنة

كليا العم اسر

Haifa University Female 23 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 23 سنة اسر ائىلىة

In the picture we see two vehicles carrying a lot of men; maybe they are off to work in the fields early in the morning in the era of the early settlement in the country. The women and children are standing by the side of the trucks and wishing the

men a good and fruitful day of work.

identity, we can tell by the flags that

The people are not hiding their

appear in the picture. They have a neglected appearance, maybe due to some distress, especially if this is happening during a time of war. On the other hand, it seems to me that the photo portrays young men and teenagers enlisting in the army.

أرى سيّارتين ممتانتين بجنود يرفعون أعلامًا عربية، وأرى حول السيّارتين أطفالا ونساء. هاتان السيارتان عليهما الجنود المعرب الذين دخلوا للدفاع عن فلسطين، وهم يحملون أعلامًا عربية وربّما كان الأطفال والنساء يقفون هناك للترحيب بهم. تثير هذه الصورة في نفسي مشاعر الفخر والانتماء للاُمّة العربية.

أوّل انطباع عندي من هذه الصورة هو تهجير الفلسطينيين من أراضيهم. الاشخاص الذين في الصورة هم اللاجئون الفلسطينيون حاليًا. تثير هذه الصورة لدي مشاعر الحزن على من فيها. وأتخيل مشاعرهم عندما أجبروا على ترك أراضيهم ومنازلهم. ما يحدث في الصورة هو انتقال الناس من بيوتهم وأرضهم ليصبحوا لاجئين في مناطق أخرى.

نرى في الصورة سيارتين تنقلان الكثير من الرجال، لربّما هم خارجون إلى العمل في الحقول، في ساعة مبكّرة من الصباح، وذلك في فترة بداية الاستيطان في البلاد. النساء والأولاد يقفون إلى جانب الشاحنتين ويحبّون الرجال راجين لهم يوم عمل جيّدًا ومثمرًا.

لا يُخفي الأشخاص هُويَتهم و على ذلك تشهد الأعلام التي تظهر في الصورة. يبدو الأشخاص مهملين جدًّا. لربّما في أعقاب ضائقة ما، خصوصًا إذا كان ذلك يحدث في فترة الحرب. ومن جهة أخرى، يبدو لي أن الصورة المُلتقطة هي وصف لرجال شبّان وفِتيان مجنّدين للجيش.



People of Al Najada (Palestinian Arab Militia), Between the End of 1947-Beginning of 1948

أشخاص من النجدة (كتيبة عربيّة فلسطينيّة)، بين أواخر 1947 وأوائل 1948



Female

20 years old

Palestinian

I feel pride for the youth who sacrificed themselves to protect and keep the homeland.

أشعر بالفخر لاستعداد الشباب للتضحية بأنفسهم للحفاظ على، ولحماية أرضهم ووطنهم.

جامعة فلسطينية العمر 20 سنة

Palestinian University

Liberation depends on the youth of the country through military training. Young people are the hope of the future

عتمد على الشباب بتحرير الوطن من خلال تدريبهم عسكريًّا حيث أنّ الشباب هم أمل المستقبل و كلّ القوّة تكون عند الشباب عادة.

A college in Israel Female 25 years old Israeli

كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائيلية

I felt envious of the way people once lived, when everyone was in harmony and together embarked on some action, with the women and children standing and supporting them before [they leave] and encouraging them.

أشعر بالغيرة من صورة العيش التي كانت مرّة، عندما كان الجميع يعيشون بانسجام وتكتّل، يخرجون إلى عملية ما، وكان النساء والأولاد يقفون ويدعمونهم و بشجّعو نهم قبل ذلك.

Haifa University Female 23 years old Israeli

العمر 23 سنة اسر ائيلية

second idea I had about the picture. They are recruits for the army, to set out and fight. They are full of energy and do not look worried. The flags emphasize their affiliation. All of the other people of the village, primarily the men, have come to support them and to look at the recruits in admiration.

The explanation is closer to the

الشرح موافق أكثر للرأي الآخر الذي كان الشرع مواتق المتر تقرأي الأمر الذي كال لدي بالنسبة إلى الحيش، للخروج إلى الحرب. كلّهم عزيمة ونشاط، ولا يبدون قلقين. مسألة الأعلام تؤكّد على تماهيهم بقيّة أهل القرية، وخصوصًا الرجال منهم، جاءوا ليدعمو هم والنظر بإجلال وإكبار إلى

> جامعة فلسطينية العمر 22 سنة فلسطيني

This picture reflects the state of misery and displacement that the Palestinian people experienced, especially Palestinian children. It shows how they lived in this situation of displacement, boredom and patience! However, there is another impression reflecting the desire of the Palestinians in their endurance and eagerness to learn and this shows that the Palestinian people are brave and persevere over adversity and hardships.

تعكس هذه الصورة حالة البؤس والتشرّد التي غلبت على الشعب الفلسطيني، وخاصة أطفال فلسطين. كيف عاشوا هذا الوضع والتشرّد وتحملوا وصبروا على الاحتلال! ورغم ذلك، هناك انطباع آخر يعكس رغبة الفلسطينيين في التحمّل والتعلم وهذا يظهر أنّ الشعب الفلسطيني هو شعب الجبّارين والصابرين على المحن والشدائد.

Haifa University Male 37 years old Palestinian

> جامعة حيفا العمر 37 سنة فاسطان

The children suffer because they don't have basic needs. Is it a gathering for education, or does it serve another purpose? This picture raised difficult feelings because on my mind are my children and the possibility of them being in a situation like this.

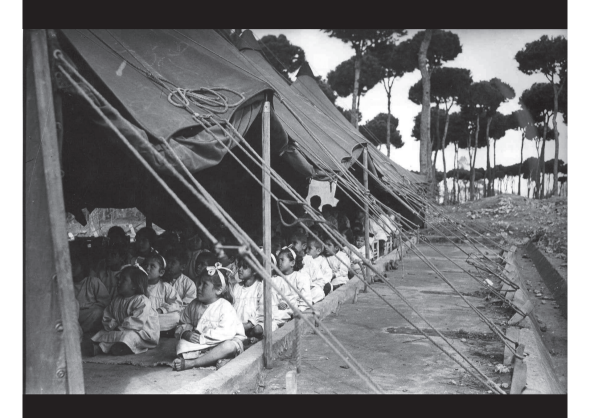
معاناة لدى أطفال لا توجد لديهم متطلبات الحياة. هل هو تجمّع للتعليم تحت ظروف صعبة أم لهدف آخر! أثارت هذه الصور مشاعر صعبة جدًّا لديّ، لأنّ الأمر الذي يدور في ذهني هو أولادي وإمكانيّة أن يكونوا في مثل هذا الوضع.

Haifa University Male 24 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 24 سنة اسرائيلي

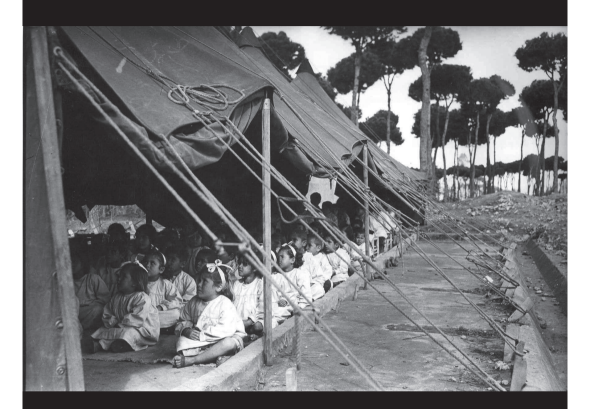
In my opinion, in this picture we see new immigrants in Israel who are participating in a class in one of the camps for immigrants. There is a similarity between the order and the number of children and the trees in the background. In both cases, in my opinion, you can identify the order and direction – of both people and nature.

حسَب رأيي، يظهر في الصورة قادمون جُدد إلى إسرائيل، يشاركون في درس في أحد مخيّمات القادمين. هناك شبه بين النظام والترتيب وكمية الأولاد والأشجار في الخلفية. وفي الحالتين، يُمكن – في رأيي – ملاحظة تنظيم وتوجيه، للبشر والشجر على حدّ السواء.



Palestinian Children Attending Classes in Dikwaneh Camp, 1950s

أطفال فاسطينيّون يحضرون حصَصًا در اسيّة في مُخيّم ديكواني، سنوات الـ1950



> جامعة فلسطينية العمر 22 سنة فلسطيني

This picture shows the situation of Palestinians in Lebanon and the refugee camps in general, where Palestinians wanted to be educated, despite the misery, displacement and loss and the absence of the homeland. Palestinians wanted life.

أظهرت هذه الصورة حالة الفلسطينيين في لبنان وفي مخيّمات اللجوء بشكل عام، حيث أراد الفلسطينيّون أن يكونوا شعبًا متعلّما رغم البؤس والتشرّد والضياع وغياب الأوطان. فلسطينيون أرادوا الحياة.

Haifa University Male 37 years old Palestinian

> عمر 37 سنة السطيني

Children have been deprived of the simplest things like going to school and education. Why have these children been deprived while others were not? What happened to providing the minimum requirements of life for these children and what have we done as Palestinians to have our children be denied like that? أطفال حُرموا من أبسط الأمور وهي الذهاب إلى المدرسة والتعلم في جو ملائم الدراسة. لماذا حُرم هؤ لاء الأطفال بينما لم يُحِرَم غيرهم! ماذا حصل لتوفير أدنى متطلبات الحياة لهؤلاء الأطفال، وماذا فعلنا نحن كفلسطينيين لهؤلاء الأطفال ليُحرموا هكذا

Haifa University Male 24 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 24 سنة اسرائيلي

It was my initial guess. An ambiguous feeling toward the State of Israel in its early days. On the one hand, anger because it is largely responsible for the condition of the children and, on the other hand, an attempt to understand the difficulties and fears of the period. Who am I to judge?

كان ذلك هو تخميني الأوليّ. شعور مزدوج تجاه دولة إسرائيل في أول أيامها، فمن جهة – غضب على كونها – بصورة كبيرة – مسؤولة عن وضع الأطفال، ومن جهة ثانية – محاولة فهم صعوبات ومخاوف تلك الفترة. أنا أصغر من أن أحكم في ذلك.

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

that these camps are an assistance and sometimes I think they are a preliminary step to impose reality on the Palestinians. The life of a refugee is difficult, but there is a glimmer of hope in the distant horizon, which appears in the sunlight that is coming

from a distance behind the camp.

Refugee camps. Sometimes I think

مخيّمات اللجوء، أحيانًا أفكّر أنها عون، وأحيانًا أعتقد أنها جاءت كخطوة مبدئية لفرض الواقع على الفلسطيني. صعبة هي حياة اللاجئ. لكن هناك بصيص أمل في الأفق البعيد الذي يظهر في أشعة الشمس التي تظهر خيوطها من بعيد خلف المخيم.

Palestinian University Female 20 years old Palestinian

> جامعة فلسطينية العمر 20 سنة فلسطينية

This picture is of houses and tents. The houses and the tents do not protect children from the cold in the winter or the summer heat, or snakes. The picture reflects the number of Palestinians who were displaced in view of the number of refugees. They express the pain and

grief of the Palestinian refugees.

The photo seems to have been

taken in a tent camp during what

هذه الصورة هي صورة منازل ورقية (خيم) انتقل إليها الفلسطينيون عندما هجّروا من اراضيهم و عاشوا في هذه المنازل حتى يعبّروا عن صمودهم. تلك المنازل الورقية لا تحمي طفلاً من البرد في فصول الشتاء أو من حرّ الصيف، كذلك الأفاعي. بالرغم من ذلك صمدوا. الصور تعبّر عن عدد الفلسطينيين الذي تم تهجير هم بالنظر إلى عدد الخيم الموجودة في الصورة وعددها كبير. عد كبير من الفلسطينيين الممورة تعبّر عن مدى اللاجئون المدين عاشهما اللاجئون الفلسطينيون. الصورة عشهما اللاجئون الفلسطينيون.

A college in Israel Female 22 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 22 سنة اسرائيلية

could be sunrise or sunset. There are four figures who appear in front of the tent camp, which looks poor and overcrowded. This is not the bourgeois dream. The kerchiefs covering the heads of the women suggest traditionalism. Perhaps this photo evokes feelings of uncertainty about the story of these people.

تبدو الصورة وكأنها النقطت في معسكر ما للخيام، في وقت قد يكون وقت المغيب أو الشروق. هناك 4 شخصيات تبدو في مقدمة معسكر الخيام، الذي يبدو صغيرًا ومكتظًا. ليس ذلك هو الحلم البرجوازي. المناديل على رؤوس النساء ترمز إلى نوع من التقليد. لربما كانت هذه الصورة تثير مشاعر من عدم المعرفة/التأكد بالنسبة إلى حكاية هؤلاء الناس.

Haifa University
Male
34 years old
Israeli and American

جامعة حيفا العمر 34 سنة اسرائيلي و أمريكي A Jewish immigrant camp (Ma'abara). We see three women and a teenage girl washing dishes at a public faucet. On the one hand, it's heartbreaking to see the conditions in which new immigrants had to live but, on the other hand, the absorption of so many immigrants in such a short period was also an unprecedented achievement for a young country.

مسكن مؤقت من الخيم، كما يُرى في الصورة 3 نساء وفتاة، يقمن بغسل أوان في حنفيّة عامّة. من جهة، يكتوي القلب لرؤية ظروف الحياة التي اضطرّ القادمون الجُدد إلى مواجهتها، لكن من الجهة الأخرى، يجري الحديث عن إنجاز غير مسوق لدولة فتيّة تستوعب كمية كبيرة جدًّا من القادمين، في وقت قصير جدًّا.



Palestinians Living in Tents in Qaber Essit, Emergency Camp, 1969

فلسطينيّون يعيشون في خيم بقبر الست، مخيّم طوارئ، 1969



Thanks to those who have sympathy, it is a nice gesture and it is better than nothing!

شكرًا لمن عطف علينا، لفتة جميلة، أفضل من لا شيء.

جامعة فاسطينية العمر 20 سنة فاسطينية

Palestinian University Female 20 years old Palestinian

> جامعة فلسطينية لعمر 20 سنة فلسطينية

The picture shows a number of tents inhabited by Palestinians and the quantity indicates that there is a large number of Palestinian refugees. Nevertheless, they stand firm and steadfast.

صورة تظهر عدد الخيم التي سكنها الفاسطينيون وكثرتها تدلً على أنَّ هناك عدًا كبيرًا من اللاجئين الفاسطينيين. بالرغم من ذلك صمدوا وصيروا.

A college in Israel Female 22 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 22 سنة اسرائيلية

I was curious to know the story behind this photo. Now that I know they are Palestinians in a tent camp, I feel I have a better understanding of the picture. I think that it's a very beautiful photo, regardless of the circumstances in which it was taken. From a visual perspective, I think it has a lot of richness and depth.

كنت فضولية لمعرفة الحكاية من وراء هذه الصورة. والآن، بعد أن عرفت أن هؤلاء هم فلسطينيون في معسكر من الخيام، أشعر أنني أكثر متكاملة بالنسبة إلى فهم الصورة. اعتقد أنها صورة جميلة جدًا من دون أن تكون لذلك علاقة بالحادث الذي النقطت في أعقابه. من ناحية بصرية، فيها الكثير من العمق والغنى، في رأيي.

Haifa University
Male
34 years old
Israeli and American

جامعة حيفا العمر 34 سنة اسرائيلي و أمريكي The feeling of pain and commiseration disappeared. Even so, the event is similar to what I described before. The population was uprooted from its place of residence and housed in temporary accommodations.

الشعور بالألم وبالمشاركة في الحزن والأسف غاب. ومع ذلك، فإن الحادث شبيه بما وُصف في البداية. يجري الحديث عن مجموعة سكانية اقتلعت من مكان سكناها وتمّ إسكانها في مساكن مؤقتة.

> جامعة فلسطينية العمر 21 سنة فلسطيني

old keys on a fence and there are names written on paper near the keys. The keys are of houses of Palestinian people, it reminds them of the house they will get when they come back. We have a house in this place, and one day we will return to this house. The picture raises feelings of yearning towards something that I love or of hope to return back.

We see in the picture hands hanging

نرى في الصورة أيدي تعلق المفاتيح على جدار وتكتب أسماء على ورقة بجانب هذه المفاتيح. يبدو من شكل المفاتيح أنها قديمة، ويمكن القول إنها لمنازل. الشعب الفلسطيني يحتفظ بالمفتاح كأنّه تذكار، ليؤكّد أنّه كان لنا منزل في ذلك المكان وفي يوم سوف نعود. تثير هذه الصورة مشاعر الاشتياق لأمر أحبّره، أو الأمل الذي يبقى لديهم.

Haifa University Male 48 years old Palestinian

> جامعة حيفا العمر 48 سنة فلسطيني

A picture of the keys can be the keys of the houses which were abandoned by their inhabitants and this is what happened to most of the Arab villages in Israel after *al-Nakba* in 1948. The keys are without the owners and this feeling cannot be

described.

صورة لمفاتيح. يمكن أن تكون هذه المفاتيح للبيوت التي هُجرت من قبل سكّانها، و هذا ما حدث لمعظم القرى العربية في إسرائيل بعد النكبة سنة 1948. مفاتيح من دون أصحاب، و هذا شعور لا يمكن وصفه، مؤثّر ويزيد الحرقة في القلب

A college in Israel Female 25 years old Israeli

> كلية في اسر ائيل العمر 25 سنة

board with assignments. It portrays a connotation of a prison where each cell has a key and many locks. The writing is in Arabic. The photo, because of its connation of a jail, exudes a sense of bureaucracy and order.

The photo shows a lot of keys and a

تُرى في الصورة مفاتيح كثيرة ولوحة مناوبات، يُوحي ذلك بدلالات سجن، حيث لكلّ غرفة حجز مفتاح والكثير من الأقفال. الخط بالعربية. الصورة لسبب دلالة السجن، توحي بشعور من بيروقر اطية النظام.

Haifa University Male 24 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 24 سنة اسرائيلي

people – immigrants or refugees. Here too we can see the tension between the order of the keys and lists, and the various hands involved in the action. My first association was the film *Schindler's List* in which they call out the names and people come one after another.

The allocation of rooms or

apartments to a large number of

تقسيم غرف أو شقق على كمية كبيرة من الناس – مهاجرين أو لاجئين. يُمكن هنا، أيضًا، تمييز التوتر بين ترتيب المفاتيح والقوائم، وبين الأيدي المختلفة المشاركة فيما يحدث. كانت وضعتتي الأولية، فيلم "قائمة شيندلر" الذي يقرأون فيه الأسماء ويتبدّل الأشخاص واحدًا بعد الآخر.



After Living in Tents for Nine Years, 1050 Palestinian Refugees Receive Keys to a House in a Refugee Camp, 1957

بعد العيش في خيم لتسع سنوات، 1050 لاجئًا فلسطينيًّا يتسلِّمون مفاتيحَ لبيت في مخيّم لاجئين، 1957



> جامعة فلسطينية العمر 21 سنة فلسطيني

They replace tents for houses. They are happy because they are returning and because they were living in disgrace and misery in the desert. Even living in a camp is better than nothing. The feeling is a feeling of confusion because I feel sadness and happiness at the same time. They replace their original houses for fake houses that are not theirs

يستبدلون الخيم بمنازل. بالنسبة لهم فرحة لأنهم كانوا يعيشون في الذل وفي العراء. البيت حتى لو كان في مخيم كان أفضل بالنسبة لهم. الشعور هو الحيرة في الحزن عليهم أو الفرح لأنهم استبدلوا بيوتهم الأصلية باخرى مزيّفة لا يملكون الحقّ في دخولها.

Haifa University Male 48 years old Palestinian

د k جاه

Even today there are people who preserved the keys of their homes, but what is the benefit of having the key without the home!

حتى اليوم يوجد أناس معهم مفاتيح بيوتهم، لكن ما هي الفائدة من مفتاح بدون بيت.

A college in Israel Female 25 years old Israeli

> كلية في اسرائيل العمر 25 سنة اسرائرارة

The photo now looks much more optimistic. They finally are receiving a home. Reaching out for the keys looks a bit like a stampede after they were longing for a home for so many years. The picture makes me happy for them, for the fact that they received this.

تبدو الصورة الآن أكثر تفاؤلاً. فإنهم تمكّنوا، أخيرًا، من الحصول على بيت. مدّ اليد إلى المفاتيح يبدو أشبه، قليلاً، بالاستلقاء بعد توقهم إلى البيت كلّ هذه السنين. تبعث فيّ الصورة الفرحة لهم، لأنهم حظوا بذلك.

Haifa University Male 24 years old Israeli

> جامعة حيفا العمر 24 سنة اسرائيلي

Sadness about their bitter fate, but also anger about the hypocrisy and failure of the Arab governments in dealing with the refugees.

الحزن على ما مصير هما المرير، لكنه الغضب، أيضًا، على نفاق الحكومات العربية وقلة حياتها في معالجة مسألة اللاجئين.

## Chapter 2 – 'Aylut and Ma'lul: A Tale of Two Palestinian Villages Before and After the 1948 Nakba and the Birth of Israel

Mahmoud Yazbak and Menachem Klein

138

This paper is not a narration of what happened to the Palestinians as a result of the establishment of the State of Israel in 1948. Rather, it presents a contemporary perspective on the events that occurred in two Palestinian villages – 'Aylut and Ma'lul – both of which became part of the State of Israel.

We are mainly interested in the following: how the past relates to the present – i.e., three generations after the Palestinian *Nakba* (which means catastrophe) and the establishment of Israel – and how deportation and expulsion of Palestinians during the 1948 war is remembered by young Palestinians today. Were the 1948 war's atrocities and haunting memories abandoned and forgotten, or are they still alive and thrilling? Did the Palestinians who were forced to leave their homes also leave behind their frightening memories? In other words, we wish to connect history to memory, and silence to voice.

'Aylut and Ma'lul do not occupy a special status in the history of the 1948 war with regard to heroism either among the Palestinians or Israelis. There are few scholars of this war who can actually point to either 'Aylut or Ma'lul on a map. Unlike Dir Yassin, these two villages did not become an icon in either Israeli or Palestinian memory. As most other Palestinian villages, neither village has been commemorated in Palestinian politics. Both villages did not occupy strategic areas that could have threatened the Israeli army in the occupied parts of Palestine that became Israel. Both were not considered large villages, nor were they 'accused' of anti-Zionist operations during the 1948 war. Their inhabitants lived in peace and tranquility, attempting to make a daily living as had the entire Palestinian population before their *Nakba*.

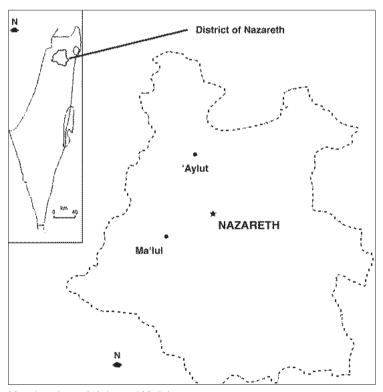
'Aylut and Ma'lul exemplify a typical story of common Palestinians living in 1948 and how they suddenly came to be termed as 'Palestinian refugees'. By bringing to surface the stories of 'Aylut and Ma'lul, attention is paid to those Palestinians who have been expelled from their homes and villages, but continued to live within the State of Israel, where they live only a little distance away from their own homes and

139

where they are termed as 'internal refugees' or as 'displaced'. According to Israeli law, as will be discussed later, the homes and land properties of the displaced were confiscated by the Israeli government and delivered to Jewish citizens and settlements. The Palestinian 'internal refugees' are estimated to be approximately 300,000 people. Their voice is rarely heard; they were not included in the Israeli-Palestinian discussions concerning the Palestinian refugee issues, they were simply ignored.

However, not all former inhabitants from 'Aylut and Ma'lul currently live in Israel as displaced; some have ended up as refugees living outside of Israel.

In short, the stories of 'Aylut and Ma'lul are good examples of what happened to almost all Palestinian villages: when Ma'lul was demolished and its people expelled, some became 'internal refugees' and others 'refugees' outside Israel. Some people of 'Aylut's expelled population, who faced a massacre, succeeded in returning to their homes, while others ended up in refugee camps in Jordan, Lebanon and Syria.



Map: locations of 'Aylut and Ma'lul

140

The famous Golani brigade of the Israeli army occupied 'Aylut and Ma'lul in July 1948 during the Dekel operation. There was no Palestinian resistance in these two places, no 'Arab soldiers' were stationed here, and no weapons could be found in these two villages. Israeli intelligence reports indicated this fact several months before their occupation.<sup>2</sup> Nevertheless, the Israeli military headquarters did not hesitate to include into the Dekel operation orders for 'full cleansing of the enemy from the villages'.<sup>3</sup>

In early March 1948, the Haganah (Hebrew for 'the defense') chiefs produced a blueprint known as 'Tochnit Dalet' (Plan D), to be implemented after the expected British evacuation of Palestine on 15 May 1948. The essence of the plan was the clearing of Palestinian populations in the territory of the prospective Jewish State and establishing territorial continuity between the major concentrations of Jewish population. The Haganah regarded almost all Palestinian villages as actively or potentially hostile.4 Plan D resulted in the expulsion of most of the Palestinians from their homeland which was to become the State of Israel. Plan D provided for the conquest and permanent occupation, or destruction, of villages and towns. It instructed that in the event of resistance, the village should be destroyed and the inhabitants expelled.5 The plan gave each brigade discretion in its treatment of villages in its zone of operations. Each brigade was instructed: 'in the conquest of villages in your area, you will determine – whether to cleanse or destroy them.... You are permitted to restrict – insofar as you are able – cleansing, conquest and destruction operations of enemy villages in your area. 6 At the beginning of April 1948 Zionist leadership decided not to allow Palestinians, who left their villages, to return to their homes.7 It decided also on the eviction of Arab villages not in battle ... to remove Arab villages that hinder the Jewish plans.8

The atmosphere of transfer prevailed through April-June 1948: Most communities attacked were evacuated and where no spontaneous evacuation occurred, communities more often than not, were expelled. Throughout, Arabs who had fled were prevented from returning to their homes. In some areas, villages that surrendered were disarmed – and then expelled; in others Haganah (and Irgun Zvai Leumi (IZL, National Military Organization) and Lahomei Herut Israel (LHI, Fighters for the

<sup>2</sup> Benny Morris, A History of the First Arab-Israeli War (2010), p. 307.

<sup>3</sup> Ibid., p. 305.

<sup>4</sup> Benny Morris, The Birth of the Refugee Problem Revisited (2004), pp. 163-164.

<sup>5</sup> Ibid., p. 165.

<sup>6</sup> Ibid., p. 165, note 3.

<sup>7</sup> Ibid., p. 167.

<sup>8</sup> Ibid., p. 168.

Freedom of Israel)) units refused to accept surrender, triggering departure.9

## 'Aylut

The village of 'Aylut is located five kilometers to the north-west of the city of Nazareth. Today (January 2011), approximately 7,000 Palestinians live in 'Aylut.

Most of the houses in the village were built on a small hill, near the village threshing floors (bayader). When members of the British-based Palestine Exploration Fund paid a visit to 'Aylut in 1881, they highlighted its location, describing it as 'a small village in the woods'. 10

The main landmark is the Shrine of the Prophet Lot: a tomb that was later incorporated into the village's small mosque compound. The tomb represented a holy site for the local people, who believed that the person buried there had special powers to fulfill their prayers and requests. Close to the shrine, there is a spring known as the 'Fountain of the Prophet Lot', whose waters flow copiously through the center of the village and border the bayader. The latter comprises a large, flat area of land, the village square, which besides its agricultural function, acted as the main meeting point for the villagers throughout the year and an area where they held their festivals, in particular wedding celebrations. Typically, a large oak tree stands in the middle for people to enjoy its shade on hot summer days. Over time the tree, too, became sacred and local people placed lights in its branches twice a week, on Mondays and Thursdays, as a blessing and to drive out evil spirits from the village.

In the 19th century, the Ottoman State granted families in 'Aylut the right to cultivate large areas of arable land extending some six to seven kilometers to the west of the village. The land included parts of the fertile plains of Marj Ibn 'Amir (the Jezreel Valley). The main crops they produced were wheat, barley, sesame, *kirsanna* (a kind of vetch) and various species of legumes, including beans, chickpeas and lentils. Lands lying alongside the built-up area of the village were used for growing vegetables and irrigated with water from the village wells and fountains. The high-lying land surrounding the village was planted with several varieties of fruit trees, including some 250 dunams (a unit of land equal to 1,000 square meters) of olive groves. The surrounding hills provided also the pastureland for

141

<sup>9</sup> Ibid., p. 171.

<sup>10</sup> Claude Reignier Conder, The Survey of Western Palestine 1882-1888: Memoirs of the Topography, Orography, Hydrography, and Archaeology (1998), p. 274.

the village, which, like other Palestinian villages at the time, was bounded on all sides by cactus *(sabir)* which served to keep wild animals out.

In 1869, the Ottoman government allowed a Beiruti family by the name of Sursug to purchase full ownership rights to twenty-two villages in the Mari Ibn 'Amir, including several areas of agricultural land surrounding Nazareth. This followed the Ottoman Land Law of 1859, which freed state lands for purchase to individual Ottoman citizens, partly in an effort to raise badly needed revenue for the state's treasury (following the disastrous Crimean war, 1853-1856). In total, the Sursug brothers – Nigula, Naiib and Iskandar – acquired the ownership of 230.000 dunams of land in the area. The new owners used the local fallahin (the country's peasant farmers) as well as *fallahin* they brought in from other areas, to cultivate the vast stretch of land, but now as hired farm laborers. The Sursugs provided them with modern tools and appointed urban merchants as agents to manage the villages. That they held only usufruct but no ownership rights to the land made little difference in the minds of the local fallahin since, as in time immemorial they were allowed to remain on the land and continued to make a living from it. Thus, they did not fully grasp the dramatic shift in their own situation that had taken place when ownership of the land passed from the state to the Sursugs.

The Sursugs were capitalists for whom the land and the fallahin, who had cultivated it for centuries, were mere tools to make an easy profit. The transfer of land ownership did not have an immediate impact on the material wellbeing or morale of the fallahin. As long as the capitalist investors needed them as their labor force, the *fallahin* continued to live in their villages and homes and earned a portion of the surplus produce in exchange for their labor. Indeed, as far as the *fallahin* were concerned, the Sursugs and other landowners like them were no more than new faces simply replacing the government representatives who themselves had only visited their villages once or twice a year in order to collect crops as payment for state taxes. However, once a capitalist landowner was no longer in need of the *fallahin* to work his land, their situation stood to deteriorate dramatically. The 1859 Ottoman Land Law legally entitled the new landowners to dispose of their land to whomever they pleased, and as their main interest was profit, they were not likely to show much regard for the plight of the peasants. Hence, the sale of Palestinian villages by capitalist landowners to Zionist settlers, who wished to work the land themselves, inexorably led to the expulsion of Palestinian fallahin from their lands.

143

After World War I and the end of the Ottoman Empire, the League of Nations entrusted Palestine to Britain, and hence it became part of the British Mandate. In 1930 we find the head of the Mandate's Education Department describing the situation of the *fallahin* in Palestine as follows: 'They have been floundering in deep water for several years', and knew that, 'the water would very soon close over their heads'.' Unlike the mounting economic woes afflicting rural areas, the economy in urban areas, and the harbor cities in particular, entered a phase of growth, Haifa prospering more than any other.

The people of 'Aylut had held out against the most aggressive efforts of the Sursuq brothers to wrest their lands from them. But, along with all Palestinians, they could not know what lay in store for them at the end of the British Mandate. At that time, the Zionists' dream: the creation of a state exclusively for Jews in the whole of Palestine, was about to be reached. The Zionists went about the task with ruthless vigor.

Eyewitness accounts tell us that when Zionist forces occupied the village of 'Aylut on 16 July 1948, they deliberately terrorized the population and massacred dozens of the men, driving the survivors from their village. The massacre of 'Aylut was not documented in writing. However, sixty years after the *Nakba*, the villagers and their descendants erected a monument in memory of those who had been murdered there in 1948. At a ceremony held on 8 May 2008, at the center of the village, beneath the sacred tree, three eyewitnesses of the massacre told their story, providing a first-hand account of the destruction of the village by the Zionist forces. Below, we relate their story on the basis of these testimonies.

On 16 July 1948, after occupying the village, Jewish troops herded all the inhabitants who had not been able to flee into the barns next to the mosque. They then divided them into two groups: women and children in one and men in the other. In the meantime, a group of soldiers conducted a house-to-house search, during which they found a number of rifles. All houses in which rifles were found were blown up with dynamite in full view of the villagers.

The commander of the brigade subsequently divided the village men into two groups, one of which was placed on military vehicles and transported to a detention camp and the other was ordered to walk in front of the armored vehicles. At this point the women cried out in protest and began to weep, pleading with

the commander to release them. The commander responded by reassuring them that the men were needed to shift some large stones out of the path of the vehicles, but then threatened: 'You must all leave the village; those who do not obey will be shot.'

The Jewish troops finally left the village, taking with them the group of young men who had been made to walk in front of the armored vehicles. They stopped two or three hundred meters away from the village, in the middle of the olive groves. They then lined up the young men in single file and opened fire on them. The following 16 people were killed in the massacre: Ahmad Muhammad Ibrahim Abu Ras; Hassan Muhammad Darwish; Said Falah; Saleh Said Abu Ras; Saleh Muhammad al-Baba; Taha Abu Ayyash; Muhammad Ibrahim al-Amud; Muhammad al-Fayyiz; Muhammad Salim Shehadeh; Muhammad Abd al-Ali 'Udatallah; Muhammad Mustafa al-Isa; Muhammad Salim al-Ali; Mar'i Hussein Mahmoud; Mustafa Salim Abu Tanha; Nayif Hussein al-Salti; and Nimr al-Dabburi. Two young men, Khader Ali Yusuf Abu Ras and Muhammad Mustafa al-Ma'mour, were injured but survived by playing dead.

Afraid of a similar faith, the remaining villagers now fled the village, many beyond the borders of Palestine. Today, hundreds of these people and their descendants are still living in refugee camps in Syria, Lebanon and Jordan. Others fled to Nazareth and found shelter in the Silesian Monastery, known locally as the Orphanage (Abu al-Yatama).



Palestinian Refugees from the village of 'Aylut in the Silesian Church in Nazareth, 1948

Two weeks after they had fled their houses, the refugees that had made it to Nazareth went back to their homes, assuming that it was safe to do so after the army had gone away. The Jewish soldiers, however, quickly returned and once again rounded them up on the *bayader*. This time, the commander

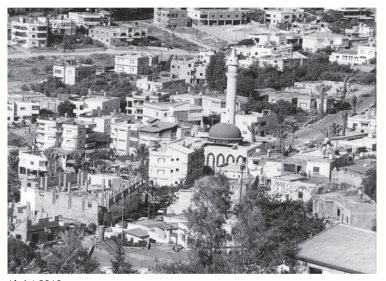
randomly selected a group of young men and ordered all others out of the village. Once again, they found shelter in the Silesian Monastery. Approximately one month after their expulsion, these villagers heard from two shepherds how on the way from 'Ayn al-Jabal to Saffuriva they had stumbled upon the corpses of a aroup of voung men lying out in the open. They were the bodies of the young men from 'Aylut who had been taken as prisoner by the Jewish soldiers. Ali Sabri Abu Ras, an eye witness who helped gather up their remains and take them to the village for burial, testified that, 'wild animals had eaten parts of their bodies and they were no longer intact'. The names of 9 men were: Salim Shehadeh: Sabri Ali Abu Ras: Muhammad Yusuf Abu Ras; Deeb Ali Mustafa Abu Ras; Saleh Salim Shehadeh; Muhammad Isa Yasin; Najib Hassan Abbud; Muhammad Hassan Abbud; and Said Saleh Abbud. Altogether twenty-five men had been massacred at the hands of the Jewish troops when they 'cleansed' the village of 'Aylut.

Muhammad Sa'id 'Udtallah, Abu Jamal, recalls that with the arrival of the winter of 1948, the military governor in the area relocated 183 Bedouin tribes from the surrounding area to the village and allowed them to take over some of the houses to prevent 'Aylut's villagers from returning. The monks from the Silesian Monastery then began urging the military governor to allow them to return to 'Aylut. Early in 1950, the military regime acquiesced and permitted the villagers sheltering at the monastery to return. Israeli statistics indicate that the population of 'Aylut in 1950 stood at 765 persons out of approximately 1400 living in the village at the eve of its occupation.

Needless to say, those who ended up in refugee camps in neighboring states have never been allowed to return to their homes or reclaim their land and property.

Israeli law defined the returnees as 'present absentees'. 'Present absentee' is Zionist newspeak, a unique legal status the State of Israel has invented to facilitate its 'legal' confiscation of Palestinian properties whose owners had somehow succeeded in remaining in the country. The Absentee Property Law of 1950 entitles the State of Israel to confiscate the property of Palestinians who were expelled from their homes, towns and villages on the pretext that they had been absent from their property when the state was established. Under Israeli law the returnees from 'Aylut are considered to be 'present', since they had been within the borders of the newly-established state, but at the same time 'absent,' since they had not been in their homes. The 'present absentees' of 'Aylut were people who Israeli troops had forcibly expelled from their homes and

terrorized into fleeing their village, and who had then sought refuge in the Silesian Monastery in Nazareth, located a mere three kilometers from their own village. The Jewish State thereby took the right to confiscate the arable land of 'Aylut, and left just 3,300 dunams of built-up land in the possession of the village. 12 Israel subsequently transferred ownership of this land to Jewish colonies that bordered or were established on these lands. When in 1950 the heads of Nahlal, an Israeli settlement situated to the west of 'Aylut, submitted a request to the Israeli government to be able to expand their arable land by annexing part of the land confiscated from 'Aylut, they emphasized, 'The time has come to secure these lands for eternal Jewish ownership'. 13



'Aylut 2010

#### Maʻlul

Ma'lul, a Palestinian village, was located on a small hill, 6 kilometers from the city of Nazareth, near the main road linking Haifa and Nazareth. The number of the village's residents according to semi-official data published in 1945 was about 690 people: 490 Muslims and 200 Christians. Some of the Christian population followed the Orthodox Church and the others followed the Catholic Church. On the top of the hill, Ma'lul's people established two neighboring churches; the Orthodox and Catholic churches that still exist today. About 100 meters from

<sup>12</sup> See http://www.romgalil.org.il/cds/799/.

<sup>13</sup> Benny Morris, *The Birth of the Palestinian Refugee Problem, 1947-1949* (2005), p. 237.

the two churches, stood the village's mosque, which has almost collapsed. Interestingly, the village houses touch each other in the form of a circle as if forming a bulwark.

Ma'lul's arable lands extended over the fertile plains surrounding the village in particular towards the broad and fertile Marj Ibn 'Amir. They planted mainly wheat, barley, lentils, sesame, chickpea and other crops. Closer lands to water sources were planted with fruit trees. These trees and gardens have languished and disappeared after the displacement of the village residents, the withdrawal of the village's water springs by Israeli authorities and after converting it to Israeli settlements established over the village's ruins – as we will see later.

Since the late 19th century, Ma'lul has suffered similarly as its neighboring Palestinian villages, which made their living on the cultivation of Marj Ibn 'Amir. Since that time, several attempts have been made to seize its territory, and to uproot its population. These attempts began in the 1880s when the Ottoman State sold the property rights of the majority of Ma'lul's agricultural lands, as it had done in other places, to the Sursuqs – bankers from Beirut. At the early 1920s the Sursuqs transferred the ownership of these lands to Zionist colonization enterprises in return for large profits.

It is well known that the transfer of ownership of Palestinian land to the Zionist Organization prevented the Palestinians from using these lands, which were allocated to Zionist farmers and settlers. The people of Ma'lul who had cultivated these lands for hundreds of years acted against the land transfers, which they considered illegal and headed to the courts to challenge the sales. The court's deliberations continued until the *Nakba*. Prior to that time, the British authorities had allowed the people of Ma'lul to cultivate some 3,000 dunams until a final decision was reached.

With the completion of Britain's evacuation from Palestine and the Declaration of the establishment of the State of Israel on 15 May 1948, the Zionist forces intensified their attacks on the Arab cities and villages in order to occupy the largest possible territory of Palestine. In our case, Ma'lul and 'Aylut, possessed no means of self-defense against the attacks. News spread quickly about the atrocities committed by Zionist forces against Palestinian villages, especially those located in the vicinity of Zionist settlements, which were attacked by a strong Haganah and other Zionist troops. The people of Ma'lul decided in late June 1948 to evacuate women and children from the village and sent them to Nazareth or the nearby village, Yafat al-Nasira, 4 kilometers away from Ma'lul. The men remained to guard and protect the

village. This act coincided with the villagers' declaration that they would cooperate with any government in control, and would not participate in fighting.<sup>14</sup>

In an interview conducted on 22 October 2010 with Mr. Ali Ali Al-Saleh, coordinator of 'the Commission on the heritage of the village of Ma'lul', who lives in the village of Yafat al-Nasira, I asked him about the motives for the evacuation decision above. In answering, he quoted the information provided by his family:

According to the substantial amount of news they heard about the atrocities committed by the Zionist forces against the inhabitants of the Palestinian villages, which had been occupied prior to that time, they acted to protect their honor.... This was motivated by fear and self-defense.



Remnants of Ma'lul's Mosque - October 2010

When Israeli forces occupied the village of Ma'lul on 16 July 1948, they met at the village entrance with the *Mukhtars* (village chiefs) who raised the white flag as an expression of their desire to surrender without any fight or resistance. According to the testimony of the people of the village, the commander of the Israeli squad ordered the village people to evacuate it for several days, and then they would be allowed to return to their homes. As we know, and as happened with many other Palestinian villages, Israeli authorities never allowed them to return to their homes.



Here was Ma'lul - October 2010

A few days after their evacuation, Israeli forces bombed and destroyed all the houses in the village, leaving only the mosque, the two churches, the graveyard and the village's water well.

When visiting the site of Ma'lul today, we find stones of the ruined homes scattered over what used to be the area of the village. As in many other Palestinian villages which had been destroyed after the *Nakba*, Israeli authorities covered the village area with trees to remove its features. As we see in Ma'lul's site, the Israeli authority had placed in the area a marble stone inscribed with the names of people who had contributed to this 'forest'. This was done in many other Palestinian villages destroyed after the *Nakba* as well. What raises grief and anger is that the stones of the demolished houses of the village are used as a framework surrounding the marble stone to strengthen and improve its appearance.

As for the rest of the site of the village, it is occupied and used as an Israeli military camp. The agricultural territory of the village, which supported the livelihood of the people of Maʻlul for hundreds of years, has been transferred by the Israeli authority to Jewish settlements in the area of Marj Ibn 'Amir/Jezreel Valley, which previously neighbored Maʻlul. The indigenous people of Maʻlul live as 'internal refugees/displaced' in the village of Yafat al-Nasira and Nazareth. Sixty-three years after their displacement, they are still known as 'the people of Maʻlul'.



A Marble Stone in Ma'lul

### Conclusion: Silence, Shame and Remembering

When Um Abdullah, a Palestinian refugee from al-Qabu village remembered the *Nakba* and broke the silence, she said:

Oh God what a mistake! I swear we should have stayed. Since that day all of us are blaming ourselves for leaving. If we stayed the Jews might have slaughtered us. Or maybe not. There are Arab villages in Israel where the people stayed like Abu Ghosh. They kept their villages. If we had stayed even if they slaughtered some of us, or most of us, the village could have survived. Some of us might have lived and Al-Qabu would still live. Instead look what has happened! We are left with nothing, living our lives in the camp. And Al-Qabu razed to the ground.<sup>15</sup>

Many Palestinians kept silent for years about their *Nakba*, disaster and defeat. In 1998 Jamil Toubbeh commented on the silence of the people of Katamon, a Palestinian neighborhood of Western Jerusalem as follows: 'Toward the end of 1947 and during the first few months of 1948 no one in Katamon spoke of departure even when departure was imminent. Indeed children were aware of the need for absolute secrecy for fear of being labeled cowardly'.<sup>16</sup> It was not easy to speak out then or after.

<sup>15</sup> Michael Gorkin and Rafiqa Othman, *Three Mothers – Three Daughters, Palestinian Women's Stories* (1996), pp. 107-108.

<sup>16</sup> Jamil I. Toubbeh, *Day of the Long Night – A Palestinian Refugee Remembers the Nakba* (1998), p. 26.

In his well known memoirs, the Palestinian intellectual Hisham Sharabi wondered:

I now ask myself as I wrote these words many years later: How was it that we left our homeland while the war was on and the Zionist Jews were preparing to seize our country? It never occurred to me to ask that question at the time, nor did it occur to my friend Faviz. The fact that Jews of our age including young women were all in military service was something that never crossed our minds, nor did the idea of postponing our studies in order to remain in our homeland and fight. There were people, we assumed, who would fight on our behalf. They were those who had fought in [the] 1936 rebellion and would fight again in the future. They were peasants who were not in need of specialized higher education in the West. Their natural place was here, on this land; as for us intellectuals, our place was at another level. When we fought, we fought at the front of thought. We engaged in bitter battles of the mind 17

The cases of 'Aylut and Ma'lul are not different. For many years, the story of these villages was not expressed. Silence, shame, and embarrassment ruled over the Palestinian discourse on leaving these places without fighting back or staying on the land even at the cost of life. The embarrassment became greater since the late 1960s as Palestinian organizations started armed resistance to Israeli occupation.

The silence came with blaming not only the aggressor and occupier but also with self blaming, shame and embarrassment. The people of 'Aylut and Ma'lul did not want to talk or remember much about the events of the war of 1948 beyond the fact that they had been attacked and deported. Another possible explanation is that they did not want to burden their children with the difficult story of their generation. They preferred looking forward and direct the young generation to a better future than to look backward.

The change came following the participation of Israeli Palestinians in the *Intifada* (uprising) of 2000, during which Israeli police killed 13 Israeli-Palestinian citizens of Israel. For the first time the families of the thirteen victims established monuments in central locations in their towns and villages to commemorate their relatives. This created an awakening in the Israeli-Palestinian

mind. A new way of thinking and remembering opened, including the 1948 *Nakba*. People of 'Aylut and Ma'lul have agreed since that time to tell the story to their children, as well as to speak in public. There was a large gathering on the sixtieth anniversary of the *Nakba* held on 13 September 2008 to remember the massacre of 'Aylut.

#### References

- Conder, Claude Reignier, The Survey of Western Palestine 1882-1888: Memoirs of the Topography, Orography, Hydrography, and Archaeology (London: Archive Editions in association with the Palestine Exploration Fund, 1998).
- Http://www.romgalil.org.il/cds/799/.
- Gorkin, Michael and Rafiqa Othman, Three Mothers Three Daughters, Palestinian Women's Stories (Berkeley: University of California Press, 1996).
- Morris, Benny, The Birth of the Refugee Problem Revisited (Cambridge, UK: Cambridge University Press, 2004).
- Morris, Benny, The Birth of the Palestinian Refugee Problem, 1947-1949 (Tel-Aviv: Am Oved, 2005) (Hebrew).
- Morris, Benny, A History of the First Arab-Israeli War (Tel-Aviv: Am Oved, 2010) (Hebrew).
- Sharabi, Hisham, Embers and Ashes: Memoirs of an Arab Intellectual (Northampton, Mass.: Olive Branch Press, 2008).
- Simpson, John Hope, Report on Immigration, Land Settlement and Development (London: H.M.S.O. Cmd., 1930).
- Toubbeh, Jamil I., Day of the Long Night A Palestinian Refugee Remembers the Nakba (Jefferson, North Carolina: McFarland, 1998).

# Chapter 3 – Analysis on the comments A Choreography of Memories

Menachem Klein

Our human memory may be likened to a visit to an interactive museum. This is a type of museum constructed in such a way as to enable the visitor to modify the display as he or she wishes. In the interactive museum of memory we are constantly modifying the display of the past in our consciousness. We melt down place and time to produce fresh connections. We remember and forget or disregard. And we likewise create ourselves and the other as particular figures, placing them in well-defined locations.

In this document I trace a choreography of Israeli and Palestinian memories that rests upon my reading of all the responses of Israeli and Palestinian youngsters to questionnaires that they were asked to complete with reference to photographs of the 1948 war and of refugees. This is, if you like, an invitation to visit the interactive museum of Israeli and Palestinian memories of the same defining historical event, the echoes of which continue to resonate with us to this day.

#### The Palestinian Choreography

The national collective controls Palestinian memory and also shapes the image of the Israeli other as a collective image. In 1948 the Palestinians suffered a collective injustice at the hands of the Jewish collective. Interestingly, this is typical of the Palestinian approach – the Israeli side is almost always referred to as Jewish. No distinction is made between religion and nationality with regard to the Israeli other. The Palestinian side, by contrast, portrays itself in national terms rather than as Muslim or Christian. This approach implies a statement regarding a robust and clearly defined Palestinian nationalism in contrast to the fuzzy Jewish identity, which may represent either a national grouping or a religious sector. Palestinian national consciousness thus turns reality on its head. In reality, the Palestinians live under Israeli occupation while Israel is an established nation state.

The Palestinian respondents generally fail to see in the photographs an individual or collection of individuals, even when they portray only a few people; they tend to see a collective.

Even in cases where they refer to the individual, the figure in the photo represents the collective destiny. The individual is molded by his people, and together they constitute a representation of the wrong done to the homeland. Family history and memory are read as a national biography.

The Palestinian people experienced loss that is translated into memory. The reality of 1948 has been radically transformed. What remains is the collective memory with which one can identify and within which one can live the loss. It transpires that the collective view guards against loss of identity and loss of memory. It likewise enables identification of the other collective as the bearer of the guilt of their downfall.

The Palestinian choreography perceives the Israeli other in a negative light. The Israelis are seen as usurping immigrants. A Jewish collective dispossessed the Palestinian collective. In only a few exceptional cases do Palestinian respondents view the Jewish immigrant as someone who came to Palestine unwillingly, as a refugee like them, with whom one may perhaps identify. But no identification is expressed. Not one response indicates awareness of any link between the family history of a Palestinian respondent and the history of a Jewish refugee from Europe.

The Palestinian 'l' is portrayed in a positive light. The young generation is sacrificing itself, bringing hope of a different future. The Palestinian people invest in education so as to overcome the hardships of refugeehood. It is worthy of note that education is perceived here as a collective mission rather than as the betterment of the individual.

The Palestinian perception is essentially mythical rather than historical. The Palestinians divide reality into sharply defined categories: them and us, positive and negative. The respondent who adjudged the photo of Ikrit's *Mukhtar* (village headman) hosting Israeli officers as positive noted the generosity and hospitality that characterize Palestinians and their desire to attain reconciliation with the occupier. Those who see the photograph in a negative light, on the other hand, are angry and denounce the hospitality offered the colonialist conqueror that has overcome and humiliated the Palestinians. They make no attempt at understanding the *Mukhtar's* complex historical situation, his responsibility toward the villagers, or his feelings. Historical perception is replaced by normative judgment on behalf of the collective.

The Palestinian respondents have a strong sense of belonging to the national collective and of identification with its destiny. History is seen as a struggle for survival. It is mobilized to proclaim the injustice. It is present in the memory in order to

assist in preserving that which was and to demand justice on its behalf.

History thus becomes a continuing event. The past remains unclosed. It is the continuous present. The war of 1948 is labeled as a form of *Intifada* (uprising). The dispossession perpetrated by today's settlers is in fact an expansion of the past. There exists an unconcealed fear that the injustice will not only remain in the memory but will endure as a living and non-erasable reality. This is a wrong that has been done and cannot be undone; it can neither be fully rectified nor absolutely expurgated. And even a partial correction is not imminent. The prospect of relative justice is beyond the horizon. On the contrary, the key to the house that the refugee was forced to leave symbolizes this and is recognized by all. It is an icon of ongoing suffering as well as unfulfilled hope. The Palestinians cling to the key as a symbol of the past and the future. There is no other key, no other house.

And this is a portrayal of a tragic past that shapes the present. There is but one instance of nostalgia for the past that no longer exists, a past that is a pure memory: the refugees' social bonding and cohesion, a shared destiny that brings them close to one another. And one may also regard this as an ideal picture that conceals the struggle for existence and survival that has more than once been waged at the expense of some other Palestinian refugee. And the picture of the past does indeed possess an ideal-mythical quality. The Jews drove the Palestinian people out of paradise. The historical circumstances of the Nakba (catastrophe) find no expression in the Palestinian responses. There is no awareness of the collapse of Palestinian society. the internal rifts and political failures. The mythical memory is applied not only to the Jews who expelled the Palestinians but also to their partners: the British and the Arab regimes that betrayed their Palestinian brethren. This casts the blame on the other while failing to see one's own defects. It is not merely the historical study of the Palestinian defeat in the 1948 war and the building of the state that is alien to the respondents. The young generation of Palestinians is likewise unaware of the literature dealing with the lessons to be learned from the 1948 defeat and with social self-criticism.

Historical ignorance is the flip side of mythical history. This historical ignorance manifests itself also in a lack of knowledge about the history of the Palestinian refugees in the host countries. The refugees are perceived as a single community of origin and a community with a shared fate. One finds no reference to the existence of different communities in the host countries or to the varieties of refugees' self-identity that have

emerged from refugeehood. If this conclusion regarding young Palestinians' historical ignorance may be somewhat severe, the following conclusion is indisputable: among the young generation there is an unwillingness to admit to this in public. The self-critical texts and historical literature available in the public domain have apparently not taken root and remain confined to a relatively narrow circle. It is most unusual to find among the respondents someone who raises questions: what do these photographs signify for the future, and what is the significance of memory for the present? It is rare to come across someone who openly admits to wanting to know more about the past, who is not content with historical myth and is unwilling to shape their memory according to myth.

#### The Israeli-Jewish Choreography

To the Israeli-Jewish respondents history is likewise an unknown, 'mute land'. The Jewish Israeli possesses no historical tools and no historical knowledge of, for example, Palestinian Jaffa and Haifa, nor of the historical circumstances of the 1948 war. They have no knowledge of Palestinian settlement nor of the uprooting of Palestinian villages and their systematic and organized replacement by Israeli-Jewish settlements. Israeli-Jewish youngsters are unfamiliar with the case of Ikrit, which has been discussed in the media and in the Supreme Court. They are likewise unfamiliar with the key as a Palestinian icon of the 1948 expulsion. In other words, they remove 1948 from history. History is, at most, a foggy vision. The silencing of history is the flip side of the Zionist myth. And the Zionist myth is present in the memory of the Israeli-Jewish respondents with regard to the Jewish refugee immigrants who came to the State of Israel following its establishment in 1948.

No sense of wrongdoing is associated with the settlement of Jewish refugees or immigrants in place of the expelled Palestinians. At most, some embarrassment is felt upon the exposure of a contradiction between the Zionist myth with its positive self-image and the condition of refugeehood perceived as wrongdoing.

Viewing the refugees' distress, albeit from a distance and through photographs, elicited only limited identification among the Israeli-Jewish respondents. But this remains on the emotional plane and does not become part of a broader historical picture of memory. Empathy and compassion are contained within the personal-humane level. The Palestinian collective plays no part in Israeli-Jewish memory. Empathy toward the human distress of the Palestinian refugees comes with rejection of any Israeli

responsibility for creation of this suffering. Non-recognition of Israeli responsibility for the fate of the Palestinian refugees allows one to feel comfortable with Israel's supremacy since the war of 1948, which generated and continues to preserve Palestinian refugeehood.

And yet they feel bad about it. The issue of responsibility nags at them behind the veil of repudiation of the Palestinian collective and its roots in the land. At this point the Israeli-Jewish respondents simultaneously proceed along several paths. Their uniformity disintegrates. There is no supreme authority, and the Zionist myth has become less dominant over the years.

Those who are prepared to confront the question of Israeli responsibility tend to justify Israel's deeds by invoking the overall objective. Establishment of a state is perceived as a supreme goal that justifies the use of the brutal means employed during the *Nakba*. The establishment of Israel is perceived as a metahistorical goal beyond the specifics of time and place. On the other hand one could regard this approach as being purely apologetic rather than as evoking the state as a paramount value.

And of course, the 'no option' argument is utilized. We Jews did not feel good about the expulsion but we had no choice. We were surrounded by implacable hostility. We stood between the sea and the desert and fought an existential war for our survival. The constraint mitigates the sense of injustice and makes way for the pity aroused by the sight of the suffering of the individual refugee. It is easier to sympathize with the bitter fate of the refugees than to abandon the myth altogether and enter into a discourse on historical circumstances. And it is likewise easier to engage in a discourse on justice, a normative discourse of accuser – accused, righteous – guilty, than to enter into a complex historical discussion.

Those who are not prepared to take pity on the Palestinian refugee tend to throw doubt on the truth of the other's version or to entrench themselves in downright denial. Israeli-Jewish youngsters lack the historical tools to deal with the arguments of the Palestinian other. It is rare to come across someone who openly expresses a desire to acquire such tools, to abandon the mythical or apologetic discourse and enter into a historical discussion.

The Holocaust is the instinctive memory of Israeli Jews. It is the immediate association that takes over memory. And it is naturally seen as a mythical event. The Holocaust is not mentioned in the same breath as other cases of genocide. It is expropriated from history in the same way as the war of 1948

is not perceived as a type of civil war or ethnic conflict such as those known to modern history in other places. 1948 and the Holocaust become defining events, comprising a founding, a-historical myth.

At this point the Jewish-Israeli choreography of memory becomes subversive. The instinctive memory of the refugees' human misery undermines the myth of the Holocaust. Surprisingly enough, the Israeli-Jewish respondents remain unaware of this. Empathy toward the Palestinian refugees diminishes the singular status of the Holocaust as an event that cannot be compared to any other. Moreover, the Israeli-Jewish respondents do not grasp that if they compare the suffering of the 1948 refugees to that of the Jews during the Holocaust, they are forming a comparison between those who generated the wrong in both cases; they are associating the Israeli forces with the Nazi regime and its accomplices. No warning of such a comparison is expressed. Historical ignorance meets here the paralyzing power of the Holocaust myth.

A sharp contrast emerges between the ability of the Israeli-Jewish respondents to describe in detail what they see in the photo, the small picture as it were, and the absence of the big historical picture. They see the Palestinian individual, the fate of his family and their harsh day-to-day life. But they fail to see the overall historical picture. Memory stops or falls silent at the level of the individual or the family, even when they are told of the historical circumstances of the photo. In an attempt to mitigate the dilemma and confusion some Israeli-Jewish respondents regard the photograph as portraying a journey toward ... rather than expulsion from .... This suggests an expression of hope for the settlement of the problem and some alleviation of the bitterness of expulsion.

# A Choreography of Power vis-à-vis a Choreography of Weakness

The Palestinian choreography builds a community with a shared destiny. The Palestinian memory of 1948 places the defeat and the continuing struggle for survival at the center. This enduring image of self-weakness is pivotal to Palestinian memory. This is also a struggle against denial and loss of the memory of the injustice perpetrated by the Zionists, the British and the Arabs against the Palestinians in the year 1948. The sense of weakness and injustice constitutes a cohesive factor whose power may be observed in the dominance of the collective over Palestinian consciousness.

For the Jewish-Israeli side history is an unexplored continent,

paralleling the distance that exists between the mythical Palestinian memory and history. But whereas the Palestinian choreography rests upon weakness, the Jewish-Israeli choreography of 1948 is built on power. The powerful party can allow itself to relinquish and soften the grip of the collective on national identity and on memory. Individual expression does not undermine collective identity, which maintains its robustness by virtue of its achievements. Owing to its strength and the individualization of memory, the Jewish-Israeli choreography pulls in opposite directions. There is no harmony to the Israeli-Jewish memory of 1948. The discourse is not a uniform one. The individual plane enables Israeli Jews to deal with the sense of Palestinian wrongdoing through the individualization of Palestinian misery. Israeli Jews allocate a defined place in their consciousness to the other side. Nevertheless, the privatization of suffering does not meet the collectivization of the Palestinian side. The side of the strong seeks to decide which place to allocate to the side of the vanguished, but the Palestinian side refuses to enter this slot. It regards this as a further denial of its collective identity, as a continuation of the injustice done to it in 1948.

The struggle for control on the part of one side over the memory of the other side is a futile battle. One side cannot enter the other side's museum of historical memory and unilaterally arrange the display there. The operating instructions in the museum of historical memory are provided solely by those who are entitled to do so. And this permission is given only to members of the national collective. This should be generally recognized. Legitimacy should be granted to the existence of both memorial sites, to the two interactive museums of memory. Within each of these the visitor will shape their own legitimate memory.

## The Nakba and the Palestinian Silence

Mahmoud Yazbak

160

'Nakba' is a Palestinian term indicating the total destruction that struck the Palestinian society as a result of the establishment of the State of Israel in 1948. In the course of the 1948 war, the Zionist militias destroyed, in fact, all the foundations of life in the Palestinian society. After 15 May 1948 these militias constituted the Israeli army. In the course of the military operations of the Zionist militias, and subsequently the Israeli army, about 400 Palestinian towns and villages were destroyed, which led to the expulsion and flight of about 80% of the residents of the Palestinian regions on which the State of Israel was established. These became refugees, either within their homeland, as explained below, or outside, particularly in Syria, Lebanon and Jordan. As a result of the Palestinian Nakba a group of Palestinians was created whose homes and villages were destroyed but who did not leave the region which had become the State of Israel. They are usually called 'internal displaced' ('internal DP') or 'Internal Refugees' and their number is presently estimated at 300,000 persons. Although the 'internal DP' remained in their homeland and received Israeli citizenship. the State of Israel took ownership of their property, the lands and villages that had been systematically destroyed. This confiscation of property was based on the argument of 'absentee owners' that was invented by Israeli law. The significance is that the owner of the Palestinian property was not staying in his village or home when the Israeli authorities conducted a census, although it was Israel that had expelled them and forbade them to return to live in their homes. In the majority of cases the State of Israel transferred the expropriated property from its original owners to Jewish-Zionist institutions, and set up on it Jewish settlements as shown in photograph 3. The sign in the photograph shows the name of the Jewish settlement 'Elyakim', which was established on the ruins of the Palestinian village Umm al-Zinat, in the Haifa region, whose residents were expelled in 1948. Some of the residents became refugees outside the new Jewish State, and some joined the 'internal DP' within the borders of the State of Israel. As in the case of the other Palestinians, they were

forbidden to return to their homes and property. In parallel, another group of Palestinians remained in their cities and villages. The 'internal DP' received Israeli citizenship, and like other Palestinian citizens of Israel, were governed by military law up to 1966.

The Palestinian cities of Safad, Tiberias, Haifa, Acre (Akka). Jaffa (Yafa), Lydda, Ramla and Bir A-Sabi'a (Beer Sheva), which fell into Israeli hands in 1948, suffered from the same destruction that struck the villages. The Zionist, the Israeli forces destroyed and razed the majority of the Arab neighborhoods in these cities. systematically removed all signs of their culture and history. uprooted their residents and expelled them from their homes (see Photograph 15). The majority became refugees outside the borders of the State of Israel. These cities, and particularly Haifa and Acre, were not only urban centers; more importantly, they were cultural and political centers, and the majority of the Palestinian intellectuals and politicians lived there. These cities contained the libraries, publishing houses, institutions of higher learning, cultural centers and cafes, which had played an important role in the Palestinian cultural scene prior to the Nakba. All these ceased to exist after the Nakha.

The Nakba split Palestinian society and turned it into population groups dispersed over many places, with no collective leadership – political, social or cultural. Some of the Palestinians now lived in refugee camps on the West Bank (of the Jordan). which had been annexed by Jordan and had become part of it. Some lived inside the Kingdom of Jordan, which was called at that time the 'East Bank'. In the Gaza Strip, which was under Egyptian rule, a number of refugee camps were established. and those who had been expelled from Jaffa and the southern coast lived there. The majority of the refugees from the northern part of Palestine who had been expelled from the Galilee found themselves in refugee camps in Lebanon and Syria, and some even reached Irag. These groups were broken, destroyed, lacking homes, work and education, and lived for years with no clear political vision. They suffered from the agendas and interests of the 'host countries', which sought to erase their identity, and sometimes to 'marginalize' them, while ostracizing them socially and politically. The refugees' rights to work, education, residence and dignified life were trampled on.

In the shadow of this difficult situation, and in the absence of any Palestinian political leadership, the refugees commenced seeking by their own efforts means of support, food, housing and later on – education. The refugee trauma was acute, and so was the material and emotional loss that accompanied it. Their daily

lives were fraught with intolerable challenges. In this situation there was no possibility of dealing with memories of the past or the question of 'how did all this happen to us?'. There were no scientific, technical or cultural tools to encourage the victims of the Nakba to make themselves heard, to tell or document their story. In many cases the defeated refugee who had been expelled from his home avoided expressing his feelings and pain on what had been done to him and his family. That is the silence of the defeated and expelled refugee, who had lost his homeland and citizenship. Often he even had no travel or transit documents, and certainly no political and national leadership that could lay out a road to altering the painful reality. This silence served the interests of the Middle Eastern countries who were directly connected to the guestion of the Palestinian refugees, but refrained from telling the events of the Nakba and its horrifying stories (see, e.g., the article in this book "Aylut and Ma'lul: A Tale of Two Palestinian Villages Before and After the 1948 Nakba and the Birth of Israel').

The defeated ones, living in fear and insecurity within the refugee camps in a strange environment, did not want to talk about their defeat. In addition, they were overcome by shame, guilt and torment, which only reinforced their silence. The photographs presented in this book show that the humiliating living conditions and the sense of alienation from the environment created their feelings of shame, towards themselves and others, since previously the refugees had been in their homeland, with their families on their own land. The collective failure also symbolized their personal failure that injured the pride of the patriarchal leadership, both on the general and on the private level, and the silence was reinforced.

Due to their displacement, exile and dispersal, Palestinian society broke down. Its cultural infrastructure was destroyed, the educated and intellectual elements were expelled and left their homes taking nothing with them. The Palestinian intellectuals had no choice but to engage in hard occasional jobs in order to feed their families, instead of dealing with the refugees' distress, and to describe their suffering and seek solutions for the situation. Alongside the intellectuals' inability to fulfill their role and destiny, the 'host countries' exercised complete control over the media, and consequently controlled the voices that were permitted to be heard, and what authors were permitted to write, according to the governments' interests, which in many places contradicted the interests of the Palestinian refugees.

The Palestinians who remained in their homeland, within the borders of the State of Israel were, as aforesaid, under

the control of military rule, and of course they were unable to tell of their disaster and express themselves in the media. which were subject to the control of the military censor. Their voice was not heard for at least twenty years, and the story of the defeated ones was not told. The silence in the defeated Palestinian society provided for the victors a golden opportunity to tell the story of their victory - the establishment of the State of Israel. They displayed pictures of heroism and miracles, with no regard to the results of their victory: they ignored what they had caused the Palestinians by uprooting them, killing, massacring, destroying their villages and cities, taking over their property, and sometimes committing rape against their women. 18 In parallel to the Palestinian silence, the voice of Israel's propaganda rose up in the attempt to evade responsibility for its actions against a defenseless, leaderless people, who was not able to notice the dangers that threatened it. Israel presented itself as the soul of a modern miracle of David and Goliath, and in the absence of a Palestinian voice, the world expressed its admiration for the heroic acts of the modern Israel, which was perceived as a reflection of the developed western countries.

Thus the Palestinian minority that remained within the borders of the State of Israel was cut off from its cultural and national depth. For two generations it remained devoid of all cultural infrastructure, excluding a minority which joined the communist party – the only legal party that did not represent the interests of the Zionist institutions. This minority had no voice but the newspaper al-Ittihad, which described the living conditions of Palestinians in Israel. But this voice was only local and did not reach the wide world in order to tell of the implications of the Nakba, the policy of expropriation of land and the disaster of the military rule that was aimed against the minority. The situation of the refugees outside the homeland was no better. After UN Resolution No. 194, which stated that the refugees must be able to return to their homeland and their problem should be solved. they were forgotten. The refugee problem became limited to the provision of food and services by UNRWA.

In June 1967 Israel won a quick war against Egypt, Syria and Jordan. As a result of the conquest, its area grew two-fold or more. It occupied the Gaza Strip, the Sinai Peninsula, the West Bank (including East Jerusalem) and the Golan Heights. Consequently, many refugee camps on the West Bank and in the Gaza Strip were now under Israeli control.

1967 was a decisive year in Palestinian history. Despite the military defeat of three Arab countries, the Palestinian holding Israeli citizenship met up again with a large part of the Palestinian people on the West Bank and the Gaza Strip. Contrary to what happened in 1948, and due to Jordanian-Israeli political considerations, Jordan did not close the border with the West Bank after the 1967 war. Thus Jordan became a refuge for the transfer of Arab cultural creativity from all Arab countries to the West Bank and from it to the Palestinian towns and villages within Israel. This transfer significantly helped to disseminate cultural and political awareness among the Palestinian minority within Israel and on the West Bank.

Simultaneously, and as a consequence of the surprising expansion of the State of Israel, the majority of the Israeli work force was employed in safeguarding 'security' and managing the occupation and other state affairs. Israel was in need of the construction of new lines of defense along the Suez Canal, on the Golan Heights and along the Jordan River, which separated the West Bank from Jordan. Now Israel had no choice but to exploit the Palestinian work force bearing Israeli citizenship, the majority of whom had been unemployed after the expropriation of its property and land. This initial event caused profound changes in Palestinian society within Israel, and thereafter also on the West Bank and in the Gaza Strip. As a consequence of the opening of the work market, the economic situation of the Palestinians gradually improved, and accelerated after the 1973 war in which Israel, for the first time since its establishment, did not achieve a clear military victory. After that war and the accelerated economic improvement that followed, the first signs of a Palestinian bourgeois class emerged. The parents invested in their children's higher education, and at the beginning of the 1980s a new generation began to grow of Palestinian intellectuals who had studied at Israeli universities. As the identity of this generation formed, the issue of the Nakba and the collective memory became a central component in the cultural and political identity of the Palestinians in Israel, in the territories occupied in 1967 and in the Palestinian 'Diaspora'. The wall of shame was gradually broken down. The Palestinian establishment set up the most important website, 'Palestine Remembered', on which people began telling about the *Nakba*, recording their memories and impressions and building a comprehensive and all-embracing Palestinian narrative.

### Social Silence:

# Transference, De-Sensitization and De-Focusing Among the Israeli Students

Efrat Ben-Ze'ev

The late 20th century was characterized by a burst of interest in memory and commemoration studies, which has been defined as the memory boom. 19 This was exceptionally evident in the study of wars. To understand societies, one looked at forms of war commemoration. Many of the scholars, especially in the social sciences, adopted a post-positivist approach; they were in search of multi-vocality and 'the uncanny voices of historian and survivor'.20 As these explorations evolved, some of the old terminology became overused. The popular term 'collective memory' was slowly being eroded and the field of memory studies called for new, more precise terms. As an outcome, scholarship was approaching the topic through more specific terms such as national memory (often versus its local forms). family memory, commemorative practices, memory agents or an emphasis on processes of recall. Another tangential term that came into use was social silence.

So far, social silence has received relatively little attention. Social silence can be compared to geological strata hidden beneath the surface of daily life. It can be revealed through the slow rise of geological faults or by abrupt eruptions yet formations such as craters and dykes indicate its buried underground presence. Social silences are comprised of the buried layers whose existence we can detect. In this short paper I would like to create a short typology that sheds light on some social silences linked to war and denial amongst Israeli Jews. Examples will be drawn from the questionnaires that we circulated among students. The students' reactions indicate how different mechanisms were at work, enabling them to bypass or downplay elements that did not fit well into their pre-existing worldview.

Yet before we proceed to the results, let us say just a few more words on the nature of social silence. First, it is inherent

<sup>19</sup> See Jay Winter, Remembering War: The Great War and Historical Memory in the Twentieth Century (2006).

<sup>20</sup> See James Young, 'Between History and Memory: The Uncanny Voices of Historian and Survivor', *History and Memory*, Vol. 9, No. 1/2 (1997), pp. 47-58.

to any social context; it is a social necessity allowing for the simplification of reality and the creation of a coherent narrative of the past. Second, it is neither good nor bad in an absolute manner; the very same silence can be constructive to some and destructive to others. Third, it is constantly in flux, just like memory; it is like geological layers that may re-emerge, only the pace is a fast-forward one in comparison to geology. Silences can reach the surface and thus die out.

Why look at Israeli silences in the case of the 1948 refugees? First and foremost, because they are evident; they call out from between the lines. Second, because it is predictable that members of any nation would wish to conceal facts that do not fit well into their foundational myth. Third, despite the partial survival of Israel's foundational myth, human rights' issues dominate today's public discourse, including that which pertains to the Palestinian-Israeli conflict. Hence, we are locked up in a paradox whereby memories of war must somehow fit with human rights' values. This leads to the fourth reason: we are at a point in time, over sixty years after the events that allows for a limited retrospective gaze; what once was hidden, denied or trivialized, has touched the surface and continues to do so as time goes by. The changing nature of the conflict summons for a discussion on what has been exposed and what remains difficult to express.

The three examples that I discuss here can be defined as vestiges of silence; because they are rather evident, they are no longer fully silenced. The typology below, like many typologies, is artificial; different types of silences are applied simultaneously and the division between them is created merely for analytic purposes. Let us consider three types of silences – transference, de-sensitization and de-focusing.

#### **Transference**

The first, transference, is borrowed from psychology.

Transference, in our case, is when feelings triggered by specific circumstances are redirected to another place and time. This is linked to a competition over victimhood, as discussed in Sorek's paper in this volume. Consider the following example, the reflection of a young Jewish-Israeli woman on the picture below:

#### Quote:

In the picture we see Arabs (identified by the *keffiyeh*) who are being loaded onto a line of trucks taking them somewhere. I assume that the people standing on the truck are *British officers*. The picture evokes sadness as it reminds me very much of *Holocaust transfers of the Jewish people*, who were



Palestinians Expelled from the Village of Iraq al-Manshiyya

transported in cattle trains to concentration camps and labor camps. I feel the situation is very familiar and painful to me and that the Arabs seen in the picture are not fully consenting to go onto the trucks, but are doing this under some duress.

There are two examples of transference here. First, the commentator assumes that the soldiers who are overlooking the expulsion are British officers (despite the fact that we are dealing with Jewish soldiers). Second, the student imagines that the Palestinians who are expelled in the picture are actually Jews in the Holocaust. In other words, even if this student can tell by the headdress that the people in the photograph are Arabs, she transfers the identity to others, thus trying to avoid and bypass the actual topic of the picture.



The second example comes from the same interviewee, who in the following is commenting on the picture above: 'Foremen [the nickname for the convoy accompaniers] of Palmach Being Searched for Weapons by the British, 1948'.

#### Quote:

The photo shows men facing the wall; they put their hands up as a sign of surrender. I think they are Palestinian prisoners/terrorists, caught by the army before leaving for an operation or preparing one.

What transference is at work here? The interviewee assumes that if people are searched, they may be Palestinian and if they are Palestinian, they may be terrorists. Once we have attributed these identities to them, they must be on their way to an attack. Hence, the search is justified.

However, we should pay attention to the fact that in the continuation of the quote, the young woman questions her own assumptions, saying: 'it reminds us of the time of the Holocaust when the Jews were in the same position and the Nazis shot them one after another. Perhaps they are not Arab terrorists'. Occasionally, we come across such deliberations, second thoughts, and to those we should also pay attention as signs of potential change, which allow one to break out of the usual frame of mind.

The third example comes from the photograph: 'Search for Weapons by Jews in the Village of Kholda'



#### Quote:

This situation reminds me more of war than an abduction for criminal reasons. The picture evokes difficult feelings, fear and terror. *It reminds me a bit of firing squads during the Holocaust*. It is a helpless population in an abandoned and isolated area....

Again, the scene is transferred from Palestine to Europe and the perpetrators are Nazis. After the student encounters the caption of the photograph, the assumed perpetrator and assumed victim change identity. This, she testifies, is difficult to deal with:

169

Now I feel confused, since we're dealing with Jews who are responsible for the Arabs' situation. ... The context is that we are not so different from other people....

The immediate response takes us back to the Jews as victims. When it becomes apparent that the men in the picture are Arabs searched by Jews, the interviewee is unsure; the usual categories collapse and transference, the protective mechanism, does not work.

#### **De-Sensitization**

The transference we have described so far is a form of distancing. Another form of distancing is when the interviewees chose de-sensitization, which can also be defined as emotional repression. This happened when interviewees came across something disturbing but refrained from reacting emotionally. Consider the picture 'Palestinians Expelled from the Village of Tantura, June 1948'.



#### Quote:

I thought it is about establishing a new settlement and not about expulsion. However I was right about the people's appearance. Now I can see in the background a white person expelling the natives. *Expulsion is never pleasant but I haven't got any feeling beyond that.* 

What does the student say? First, she tries to interpret the picture in a positive manner. When this fails, she discovers more details that testify of the expulsion of Arabs. Finally, she declares that she is not going to engage further; she de-sensitizes herself. A similar response is found in another reaction to this picture, once the onlooker knows the caption:

#### Quote:

I already assumed in the first part of the questionnaire that your intention [not clear] but here too *the picture does not stir special emotions*. Rather, I'm curious about the historical setting: Were they truly expelled or did they flee? Where are most of the men? Where are they heading?

This is a de-sensitization by way of intellectualization: rather than contemplate the fate of these women, and despite the fact that we have asked for her emotional response, the interviewee suddenly brings up historical questions. At the same time, this response indicates that the process of distancing is not complete; the picture does trigger further involvement from the onlooker. Perhaps this initial inquiry will open up a further interest later.



For a second example of de-sensitization let us consider the picture 'Abraham Glaser Working with Demolition Squad Clearing Battle Sites Jaffa, October 1949'. In the case of this picture, the process of de-sensitization is enacted through language:

#### Quote:

I think the destruction was a shame. However my understanding is that it resulted from the desire for building and renewal – to destroy what was previously there so that *the enemy* would not return, and to build something different and better in its place.

171

This student identifies with the men working on the demolition, after he has learnt that they are Jews. Those who lived in the house are defined as 'the enemy' and are deprived of any further reference. Similarly, elsewhere, another student refers to the Arabs who once inhabited a village that we see in the picture as 'them'.

At times, emotional de-sensitization seems to be conscious, as in the following response to this picture:



It is quite similar to what I associated the picture with before: They are Arabs who were deported or fled and are trying to get to the boats. Again, there is sadness due to empathy; I can identify with their feelings, but this diminishes once I know they are Arabs.

What pertains to 'the Arabs' is de-sensitized by the Israeli Jews; apathy is welcome. A final example comes from the picture 'Palestinians Living in Tents in Qaber Essit, Emergency Camp, 1969', when the Jewish onlooker first assumes it is a camp for immigrant Jews in the 1950s. Assuming that they are Jews, the interviewee has a dramatic emotional response to their suffering, distressed from encountering their hardship.



#### Quote:

A Jewish immigrant camp (Ma'abara). We see three women and a teenage girl washing dishes at a public faucet. On the one hand, it's heartbreaking to see the conditions in which new immigrants had to live but, on the other hand, the absorption of so many immigrants in such a short period was also an unprecedented achievement for a young country.

However, once he discovers that those are Palestinians after reading the caption of the photograph he says: 'The feeling of pain and commiseration disappeared.' The process of anesthesia takes place and the subject is turned back to an object.

#### **De-Focusing**

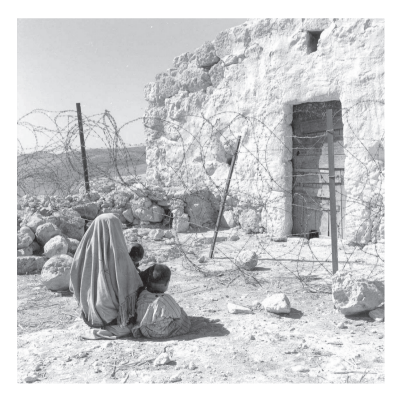
A third and last silence is that of de-focusing. It is comprised of a partial acknowledgement; one mentions something in passing and immediately carries on to the next topic. Thus, its significance is diminished. This is more easily applied when we maintain a lack of knowledge, as in one of the initial responses to the picture 'Demolished Palestinian Town Tiberias, April 1948':

We see the ruins of a structure whose remaining architecture indicates an old building style, with an arch at the entrance,



a rounded roof, so it is likely an Arab settlement/Arab-style construction. Despite all of the destruction in the picture, I don't think it's a picture after the war but rather old buildings being pulled down to build new ones.

De-focusing also comes into play in a kind of combination with transference: the interviewees apply a generalized statement on the picture, depriving it of its specificity. In the case of the picture below, the interviewee thought of nostalgia, writing: 'This arouses memories and longing for a homeland.' Elsewhere,



a student says that the picture shows 'universal sorrow and suffering'. Despite the fact that all of the pictures that we showed dealt with the Palestinian-Israeli conflict of 1948 – and mainly with the Palestinian refugees – some Jewish-Israeli interviewees were attempting to neutralize the national context, opting for a universal explanation.

Let us conclude. Social silences are not unique to any single society and they are often linked to war and violence. The Turkish state erases the memory of an Armenian genocide and Spain evaded dealing with the civil war for decades, long after Franco was dead. The State of Israel could not pride itself with a mythical foundation if mass expulsion was taught alongside the heroic tale. Therefore, the other side of the coin of national commemoration was an indoctrination to keep silent about certain topics. This was not merely an institutionalized silence, expressed at national ceremonies or school curricula. These perceptions trickled down to the citizens, and were expressed in daily speech and practice. As with many codes of behavior, those who adopted these social silences and adapted to them did so 'naturally', without paying much attention to the selectivity instilled in them.

Why should we analyze these vestiges of silence? Because they indicate that we are still operating within a system that maintains partiality towards 1948. The State of Israel, and many of its citizens, are in no position to re-sensitize towards Palestinian suffering or re-focus on the Palestinian refugees, possibly because Israel and Israelis think of themselves as being caught up in a state of emergency. While it may be understandable, it can hardly be considered constructive in the long run. The Palestinians demand recognition of their dispossession, and await acknowledgement. But there is more to it. Israelis are now more cognizant of some silences and at times sense their burden. While some of the students indicate the ongoing persistence of distancing and de-focusing, they also testify to a slow process of breaking free from a long lasting spiral of silence.

### **Further Reading**

- · Augé, Marc, Oblivion (Minneapolis: University of Minnesota Press, 2004).
- Ben-Ze'ev, Efrat, Ruth Ginio and Jay Winter, Shadows of War: A Social History of Silence in the Twentieth Century (Cambridge: Cambridge University Press, 2010).
- · Ricoeur, Paul, *Memory, History, Forgetting* (Chicago: University of Chicago Press, 2004).
- Winter, Jay, Remembering War: The Great War and Historical Memory in the Twentieth Century (New Haven: Yale University Press, 2006).
- Young, James, 'Between History and Memory: The Uncanny Voices of Historian and Survivor', *History and Memory*, Vol. 9, No. 1/2 (1997), pp. 47-58.

# The Afterlives of 1948: Photographic Remembrances in a Time of Catastrophe

Ihah Saloul

176

On 15 May 2011 Palestinians across the world will mark the 63rd anniversary of their *Nakba*. The Arabic word *nakba* means 'catastrophe'. Palestinians use the word to refer to the events that took place in Palestine before, during and after 1948. These events culminated in the establishment of the State of Israel, but also in the loss of Palestine.<sup>21</sup> Today as the Palestinians continue to be denied the 'right of return' to their homes in Palestine, the relevance of narratives of *al-Nakba* continues to increase.<sup>22</sup> They are indeed the key narratives of Palestinian historical and political discourses. This essay explores the ways in which the Palestinian students' narratives articulate memories of the loss of the homeland, memories of historical events around 1948 in relation to the continuing exile of 2011.

A great deal of scholarly work concentrates on Palestine and the Palestinians; yet little attention has been paid to the cultural memory of *al-Nakba* and its relevance for narratives of exile.

- 21 British colonial mandate of Palestine lasted from 1922 to 1948. For historical records of the expulsion of Palestinians, see Aref Al-Aref's six photographic volumes Nakbat Filastin wal-firdaous al-Mafgoud (Palestinian Nakba and the Lost Paradise) (1959); Walid Khalidi, Before Their Diaspora: A Photographic History of Palestinians, 1876-1948 (1984); Walid Khalidi, 'Plan Dalet: Master Plan for the Conquest of Palestine', Journal of Palestine Studies 18(1) (1988), pp. 4-19; Walid Khalidi, All That Remains: The Palestinian Villages Occupied and Depopulated by Israel in 1948 (1992); Michael R. Fischbach, Records of Dispossession: Palestinian Refugee Property and the Arab-Israeli Conflict (2003); and Martin Gilbert, The Routledge Atlas of the Arab-Israeli Conflict ([1974] 2005). Also, for relevant studies on population and demographic changes in Palestine before and after al-Nakba, see Ibrahim Abu-Lughod, The Transformation of Palestine (1971); and Nathan Krystall, 'The De-Arabization of West Jerusalem 1947-50', Journal of Palestine Studies 27(2) (1998), pp. 5-23. Krystall's article describes the de-population of Palestinian neighborhoods of West Jerusalem in late 1947.
- 22 The 'right of return' is an internationally recognized designation in UN Resolution No. 194 of 11 December 1948. This resolution stipulates that Palestinian refugees should be permitted the return to their homes from which they were previously expelled. This right, moreover, represents a key demand of the Palestinians for any settlement of the Palestinian-Israeli conflict. It has been repeatedly rejected by Israel. The full text of this resolution can be found on the following URL link: http://domino.un.org/unispal.nsf/0/c758572b78d1cd0 085256bcf0077e51a?OpenDocument.

One of the few recent books on these issues, with which my analysis shares various theoretical and thematic points, is the collective volume Nakba: 1948, Palestine and the Claims of Memory, edited by Ahmed H. Sa'di and Lila Abu-Lughod. The book comprises ten contributions that weave together a tapestry of Palestinian memories. They examine the ways in which Palestinians remember their past and carry it with them into the present through symbols, maps, deeds of land and the keys of the houses, stories, habits and poems. Drawing on various theories and methods to highlight the modalities of Palestinian loss of place in the cultural present, Sa'di and Abu-Lughod's study outlines the historical emergence of Palestinian collective memory, the challenges to it by marginalized voices and the moral and political implications of its erasure. As the editors explain in their introduction, the volume contests the notion that Palestinian collective memory is ontologically given. Instead, the authors contend that no memory is ever pure or unmediated.<sup>23</sup> My essay pursues this line of thought, and focuses on the ways in which an exiled nation negotiates, challenges and, crucially, reshapes its cultural memories. What are the cultural-political significations of the remembrances of 1948's Palestinian refugees? How can we conceptualize contemporary memory practices that are structured, though not determined, by a past history? And how can we take those practices into account as articulations of power relations without neglecting the distinct agencies and imaginaries of different generations of exiled Palestinians today? These are questions my essay attempts to answer, by means of reading some of the Palestinian students' responses to the photos in this book.

#### Memory, Palestinian Identity and Israeli Discourses

Memory is a volatile concept. The work of memory in all its forms, from historical essays to personal reminiscences, legal testimonies and imaginative recreations, is not only slippery but also inherently contradictory. On the one hand, memory posits a past reality that is recalled outside the person's subjectivity. Yet, on the other hand, memory requires a narrator who is equipped with conventional cultural filters of generational distance, age and gender, class and political affiliations, on whose authority the truth of the past can be revealed. Memories are narrated by someone in the present. Nonetheless, we still use them as authoritative sources of historical knowledge.

Memory is always mediated, even in the flashes of so-called involuntary memory. They are complex constructions in which our present experience conjoins with images that are collected by the mind from all manner of sources, including from our inner worlds. Furthermore, memories are always both individual and collective. We are constantly confronted with images of the past, whether we actively observe them or not. Memory moves from the world of smell, sensations, habits and images to the outer world via cultural forms such as literary texts, prose poetry and film. We enmesh memories with myths, folktales and popular narratives in the ways that we talk about traditions, national consciousness and identities. The work on memory, then, must address itself not only to questions of what happened, but also to how we know things, whose voices we hear, and where silences persist.<sup>24</sup>

Most scholars today distinguish between official, hegemonic histories promoted by state institutions and popular practices of memory, memories by marginalized segments of society, even when they acknowledge that the boundaries between them are not rigid. In the Palestinian case, the absence of a sovereign state and the institutions required to promote an official version of events problematizes the relationship between history and memory. In fact, all Palestinian histories – those of the elite and the marginalized – are, to borrow one of Gayatri Chakravorty Spivak's central terms, 'subaltern' in relation to the dominant narrative of Zionist discourse. I refer here to the well-known colonial meta-narrative of Palestine as 'a land without a people for a people without a land'.25 This narrative claims a Jewish

<sup>24</sup> Of the many publications on cultural memory, Andreas Huyssen's *Twilight Memory: Marking Time in a Culture of Amnesia* (1995) and *Present Pasts: Urban Palimpsests and the Politics of Memory* (2003) are good starting points. His perspective is critical of fetishism with old things. Also, on the relationship between cultural memory and the symbols of the nation state, see Pierre Nora, 'Between Memory and History: Les Lieux de Mémoire', *Representations* 26 (1989), pp. 7-25. Further, for concise discussions of cultural memory in the context of Palestinian and Israeli conflicted discourses of memory, see Carol B. Bardenstein, 'Trees, Forests, and the Shaping of Palestinian and Israeli Collective Memory', in Mieke Bal, Jonathan Crewe and Leo Spitzer (eds.), *Acts of Memory: Cultural Recall in the Present* (1999), pp. 148-71; and Mieke Bal, 'Introduction', in Mieke Bal, Jonathan Crewe and Leo Spitzer (eds.), *Acts of Memory: Cultural Recall in the Present* (1999), pp. vii-3.

<sup>25</sup> For excellent theoretical explication of this narrative, see John Rose, *The Myths of Zionism* (2004), pp. 1-8. Rose's study refutes Zionism's mythical history. Also, for relevant critiques on the Zionist project in Palestine, see Arthur Hertzberg (ed.), *The Zionist Idea: A Historical Analysis and Reader* ([1976] 1997); Michael Palumbo, 'What Happened to Palestine? The Revisionists Revisited', *The Link*. 23(4), September-October 1990, http://www.ameu.org/printer.asp?iid=121&aid=164; Michael Palumbo, *The Palestinian Catastrophe: The 1948 Expulsion of a People from Their Homeland* (1991); Nur Masalha, *Expulsion of the Palestinians: The Concept of 'Transfer' in Zionist Political* 

historical presence in Palestine based on a timeless biblical attachment to the land while rejecting, with brutal military force, Palestinian historical or temporal counter-claims. I use Spivak's term in this context not to idealize victimization, but to foreground the relationship between official Israeli history and silenced Palestinian memory as one of ongoing obliteration and inscription.

The conflict between Palestinian and Israeli discourses and their matrices of power, denial of al-Nakba, victimization and agency are inherently *uneven*, yet closely related as this book as a whole illustrates. The main battle is over land of course. but when it comes to questions of who owns the land, who has the right to settle and work on it, who cultivates it and who plans its future, all of these issues are effectively reflected, contested and decided in and through narrative. The power to narrate or to prevent other narratives from emerging is crucial for the balance between Zionism and what can be called 'Palestinianism'. With respect to obliteration and inscription, two overtly political aspects emphasize the connections between Zionism and Palestinianism today. The first is that the history of the 'ethnic cleansing' of Palestinians remains largely an untold story. This story is notably eclipsed by pervasive public commemorations of the Holocaust and celebrations of Israel's establishment, much of which, as Norman G. Finkelstein puts it, is 'a tribute not to Jewish suffering but to Jewish aggrandizement'.26 The second aspect is that the near-total omission of Palestinians' history of al-Nakba from mainstream academic and public discourses in Europe and the US has nevertheless not impeded the continued cultural life of

Thought 1882-1948 (1992); Nur Masalha, The Politics of Denial: Israel and the Palestinian Refugee Problem (2003); and Nur Masalha, Catastrophe Remembered: Palestine, Israel and the Internal Refugees (2005). Moreover, a useful contribution on Israel's physical transformation of the landscape of Palestine by carving it into an image of its Zionist ideal is W.J.T. Mitchell, 'Imperial Landscape', in W.J.T. Mitchell (ed.), Landscape and Power (1994), pp. 5-34. According to Mitchell, the face of the holy landscape is so scarred by war, excavation and displacement that no illusion of innocent original nature can be sustained for a moment. For the term 'subaltern', see Gayatri Chakravorty Spivak, 'Can the Subaltern Speak?', in Cary Nelson and Larry Grossberg (eds.), Marxism and the Interpretation of Culture (1988), pp. 271-313; and Gayatri Chakravorty Spivak, Donna Landry and Gerald Maclean (eds.), The Spivak Reader: Selected Works of Gayati Chakravorty Spivak (1996). Spivak uses this term in her description of the circumstances surrounding the suicide of a young Bengali woman that indicates a failed attempt at self-representation. Spivak concludes that 'the subaltern cannot speak', not in the sense that the subaltern does not cry out in various ways, but that speaking is a transaction between speaker and listener. Subaltern talk, in other words, does not achieve the dialogic level of utterance.

26 Norman G. Finkelstein, *The Holocaust Industry: Reflections on the Exploitation of Jewish Suffering* (2001), p. 8.

memorizations of the catastrophe across different generations of exiled Palestinians. Both aspects oblige me to make an important clarification.<sup>27</sup>

My aim is neither to compare the Palestinian narrative to the Zionist one, nor to propose a model for comparative analysis between both narratives. Instead, I propose a culturally meaningful reading of remembrances of 1948's Palestinian refugees that exposes what it means to be a Palestinian subject in exile today. This reading is premised on a view of exile, not simply as metaphorical or existential, but rather as physical and actual condition of forced displacement that is connected to the cultural logic subtending the historical catastrophe of 1948.

To this aim, my objective is not to recount the history of *al-Nakba* but to trace in Palestinian narratives how the collective wounds of a culture affect the identity of different generations of post-*Nakba* Palestinians. In this regard, I am not concerned with what actually happened in 1948. I am interested less in the particularities of *al-Nakba* – what happened, where and why – than in the fact that this catastrophic loss has not ended, but endures to this day.<sup>28</sup> Indeed, the extraordinary violence and exploitation of the condition of loss persist in various forms in the present, as most of the Palestinian students' responses in this book show.

Consider the following two responses to Photo 7 ('Palestinians Expelled from the Village of Iraq al-Manshiyya'), and Photo 13 ('Palestinian Refugees Crossing Frontiers, January 1948'):

They are the sons of my ancestors' village, my family and my people who have been expelled from Erash Al-Mansheya.

- 27 My use of 'ethnic cleansing' here follows Ilan Pappe's use of this term to describe the Palestinian condition of loss of homeland and exile. In his book, *The Ethnic Cleansing of Palestine*, Pappe demonstrates conclusively that the Zionist concept of 'transfer' a euphemism for ethnic cleansing was from the start an integral part of a carefully planned colonial strategy, and lies at the root of today's ongoing conflict in the Middle East. For Pappe, the ethnic cleansing of Palestine is represented most clearly in Israel's persistent attempts to wipe out the Palestinian heritage and cultural identity since 1948. See Ilan Pappe, *The Ethnic Cleansing of Palestine* (2006). For a more recent study on genocide and conditions for a deterioration of Palestinian-Israeli conflict from chronic to catastrophic violence, see Hilla Dayan, *Regimes of Separation*, unpublished PhD Dissertation (2008).
- 28 For an excellent historical study that deals with the particularities of the loss of Palestine in 1948, see Rashid Khalidi, *Palestinian Identity: The Construction of Modern National Consciousness* (1997). Khalidi's study traces the long history of Palestinian national consciousness and identity. For a relevant study that examines opposing versions of Palestinian and Zionist historical narratives in the context of contemporary Palestinian-Israeli conflict, see Robert I. Rotberg (ed.), *Israeli and Palestinian Narratives of Conflict: History's Double Helix* (2006).

Human beings feel the pain of the occurrence of injustice on others but the pain grows more when he feels that they are his family and people. I do not want you to understand that I only feel for my family, but everyone, everyone on this earth is my brother, my father and my mother. But the pain is greater when he feels that this land had been once his own, missing it especially when he knows that his ancestors had left what they own. However, if this land remained ours, our manner couldn't be like today's manner. (See Photo 7.)

181

What I think about is how they reached this situation! Where are the Arab countries to help them! I think about what happened to this child! Will he remember these events when he grows up and tell them to his sons so they will feel attached to the land? I feel like I want to touch this child's innocent face that seems tired. (See Photo 13.)

Whereas the first narrative highlights the conventional familial dynamics of memory transmission, i.e. from the grandparents and parents (first and second generation) to the children (third generations), the second narrative exposes the act of transmission itself. In this act, the student – both as the one who is looking at the photo (or audience of the picture) and as the speaking voice (as the interviewee) - takes the position of the kid in the photo who stands for subsequent generations. Thus, the act of remembrance becomes performative; it achieves an effect because the temporal merging of the past and the present is enacted in the merging of looking and the story, 'a photographic remembrance'. This reading becomes plausible especially when it turns out that this student is performing the boy's state of being a Palestinian refugee while she, herself, is a . This information unfolds in her comments on the notions of historical justice and truth:

[My grandfather] wanted to travel to ask refuge in Jordan. He wanted to leave his house and land to escape from the war but at the end he stayed and preferred to die on the soil of his country rather than being humiliated, he said. (See Annex 1, 'Memories of Students on 1948 and the Palestinian Refugees'.)

Another Palestinian student, who was born in Saudi Arabia and lives in Bethlehem today, does precisely the reverse – she is a refugee but describes herself as follows:

182

I am not a refugee, and I stayed in the lands of my ancestors. Nonetheless, the pictures evoke certain emotions, as if I know this reality. It makes me remember the stories of my grandparents that I saw in their silent eyes before they died. The case of the homeland is the case of a big family and of all those who left it or those who are missing. It occupies a place in the memory. (See Annex 1, 'Memories of Students on 1948 and the Palestinian Refugees'.)

Thus, she is a refugee but takes on the role of a Palestinian non-refugee. At stake here is an act of what I referred to elsewhere as 'active identity'. This term refers to a specific conceptualization of Palestinian identity, which Edward Said described as 'becoming by choice' rather than a 'being' (1999),<sup>29</sup> i.e. an active political-cultural commitment of being Palestinians for the purpose of political struggle and resistance. This commitment is not only directed to the establishment of statehood but to the more significant cause of ending historical injustice and liberating Palestinians into an identity that is capable of assuming its position, like all other identities and without exception, within history.<sup>30</sup>

## 'Post-Memory': Intergenerational Continuity and Everyday Experience

The significance of these narrative evocations of the familial or trans-generational transmission of memory of loss of place is grounded in their relationship to the problematic notion of 'post-memory', especially the questions they engender concerning the ways in which we conceive of Palestinian cultural identity of later generations of Palestinians who have not experienced *al-Nakba* of 1948. Some of these questions include, for example, whether the identity of these subjects is completely constituted by their parents' memories of the past event? And, is the post-memorial discourse of *al-Nakba* – through the familial transmission of the memory of the past event (1948) – the only discourse that

<sup>29</sup> Edward Said, 'By Birth or by Choice?', *Al-Ahram Weekly Online*, Issue No. 453 (1999), http://weekly.ahram.org.eg/1999/453/op2.htm.

<sup>30</sup> See Ihab Saloul, "Exilic Narrativity": The Invisibility of Home in Palestinian Exile', in Sam Durrant and Catherine M. Lord (eds.), Essays in Migratory Aesthetics. Cultural Practices between Migration and Art-Making (2007), p. 111. For Said, this notion of 'Palestinian identity by choice' does not contradict Rashid Khalidi's theses that one can discern a distinct Palestinian identity that goes well back in history through the culture, civil society, and political rhetoric, see Rashid Khalidi, Palestinian Identity: The Construction of Modern National Consciousness (1997), pp. 177-209.

shapes the identity of post-*Nakba* Palestinians today since they were not yet born when it happened?

At this juncture, and before proceeding with my analysis of Palestinian students' personal reflections, let me clarify my use of the term 'post-memory' and what I mean by the intergenerational continuity of the Palestinian experience. The term 'post-memory' was first introduced by Marianne Hirsch in her analysis of generational transmission of memory and family photographs of the Holocaust.31 The Holocaust as a historical event is, however, fundamentally different from al-Nakba as a historical event. I do not use the term 'post-memory' to compare the Holocaust and al-Nakba. Rather, I use this term to suggest that al-Nakba has an originating moment in the past, namely in 1948, but as a historical event it does not at all belong to the past; it extends into the present of Palestinian exile. Post-memory both allows for the remembrance of events not witnessed by those born afterwards or elsewhere, and enables the understanding of the mass-mediated cultural memory as something that neither wholly belongs to nor defines the familial, ethnic or national group.

In order to unpack this argument, I will problematize both 'post-memory' and the intergenerational continuity of loss in terms of two theoretical insights as offered by Marianne Hirsch and Ernst van Alphen. The vigor of Hirsch's and Van Alphen's insights – both distinctively different as they are raised within the context of the Holocaust – is that their grounding of post-memory configures aspects of its cultural transmission in geopolitically conflicted discourses of memory, and they do so not merely in terms of historical and individual trauma but also in terms of post-memory as a 'site-specific memorization' that affects subjective identification in the present.

In her article 'Projected Memory: Holocaust Photographs in Personal and Public Fantasy', Hirsch conceptualizes postmemory as a means to understand the complexities of the memories of the children of Holocaust survivors as well as the processes of cultural transmission of memory itself. For Hirsch, the significance of post-memory as a specific form of memory distinguished from memory in general depends on generational distance and deep familial connections, and is ultimately grounded in its mediation 'not through recollection, but rather through imaginative investment'. Moreover, what underlies Hirsch's conceptualization is a particular model of post-memory, which she describes as follows: 'as I can "remember" my parents'

184

memories, I can also "remember" the suffering of others [...]'.<sup>32</sup> At the heart of Hirsch's model of post-memory is 'an *ethical* relationship' to suffering, and understandably so in terms of the Holocaust, in which the subjects (the children) 'adopt traumatic experiences – and thus memories – of others as one's own' (emphasis in original).<sup>33</sup> Thus, for Hirsch, post-memory serves as a model in which a continuity of intergenerational transmission of traumatic memory and experiences becomes possible through imagination.<sup>34</sup>

This brings me to the second theoretical insight on postmemory, that of Van Alphen. In his article 'Second-Generation Testimony, Transmission of Trauma, and Postmemory', Van Alphen guestions the terms 'post-memory', 'survivor' and 'second and third generations'.35 According to Van Alphen, these terms 'share with the idea of intergenerational transmission of trauma the claim of a fundamental continuity between generations'.36 Van Alphen, however, rejects this idea of fundamental continuity between generations, and argues instead that, particularly in the case of the Holocaust, 'the dynamics between children and survivor parents is rather defined by dis-connection, hence discontinuity: disconnection not in an emotional, personal sense but in terms of intelligibility'.37 Hence, what underlies Van Alphen's questioning of post-memory is the notion that the transmission of affect is not the same as the transmission of memory, and certainly not of the experience itself. In other words, for Van Alphen, 'second and third generations' do not really have memories of the traumatic events, but rather the effect related to it in their parents' experience.38

Taking into consideration my discussion of remembrances of *al-Nakba* and the subject's experience in exile, both Hirsch's model of the intergenerational continuity of memory and experience, and Van Alphen's distinction between memory and effect, trigger some personal reflection on my part. Insofar as my personal experience is relevant here, as an exiled Palestinian

<sup>32</sup> Marianne Hirsch, 'Projected Memory: Holocaust Photographs in Personal and Public Fantasy', in Mieke Bal, Jonathan Crewe and Leo Spitzer (eds.), Acts of Memory: Cultural Recall in the Present (1999), pp. 3-24.

<sup>33</sup> Ibid., at pp. 8-9.

<sup>34</sup> For further explanation of Hirsch's conceptualization of post-memory, see also Marianne Hirsch, *Family Frames: Photography, Narrative and Postmemory* (1997), especially Chapters 1 and 6; and Marianne Hirsch, 'The Generation of Postmemory', *Poetics Today* 29(1) (2008), pp. 103-128.

<sup>35</sup> Ernst J. van Alphen, 'Second-Generation Testimony, Transmission of Trauma, and Postmemory', *Poetics Today* 27(2) (2006), p. 473.

<sup>36</sup> Ibid., at 479.

<sup>37</sup> Ibid., at 475.

<sup>38</sup> Ibid., at p. 488.

from the third generation of post-*Nakba* Palestinians, I can only substantiate that my own knowledge of my family's stories of *al-Nakba* constitute my memory of *their* experience of the catastrophe in 1948. But these memories, working in Van Alphen's vein, are by no means constitutive of my own memory and experience of catastrophe – my *Nakba* happens in ongoing exile of Palestinians. For me, the closest model I can come up with to describe my post-memories of *al-Nakba* would be as follows: as I can remember my grandmother's and mother's memories of 1948, I can also remember the suffering not of others, as Hirsch would have it, but rather my own, my loss of home in the everyday in exile. This is also the same model which the student describes in the first narrative I quoted above:

Human beings feel the pain of the occurrence of injustice on others but the pain grows more when he feels that they are his family and people. I do not want you to understand that I only feel for my family, but everyone, everyone on this earth is my brother, my father and my mother. But the pain is greater when he feels that this land had been once his own, missing it especially when he knows that his ancestors had left what they own. (See Photo 7.)

Thus, the intergenerational continuity of the Palestinian experience of loss of homeland does not constitute a given construct of Palestinian identity. Instead, what underlies this continuity in the Palestinian case is a 'present-oriented model of post-memory'. In this model, not only the self, the child, takes the position of the other, the parent, but also the distinction between the memories of what the parents lived through in 1948 and what the children experience in 2011 may become so conflated and blurred that the intergenerational continuity of loss of place can in fact be sustained both in memory and everyday experience. This is so because the Palestinians' loss of home, through their exile, did not stop. Hence, in the case of Palestinians, the problem of the term 'post-memory' is not so much with memory, but with 'post'. The 'post' is by no means constitutive of the experience of catastrophe of subsequent generations of Palestinians; they do not have just post-memories of al-Nakba. Whereas the first generations of post-Nakba Palestinians have memories and experiences of the originating event of al-Nakba, third generations of post-Nakba Palestinians, although they have not experienced this originating moment (1948), are still 'inside' the event itself living the catastrophe every day. The Palestinian identity of later generations is not merely constructed through

their parents' memories (post-memories) of the 1948 *Nakba*, but rather shaped through their everyday experience of the loss of home in their exile in 2011.

#### Mankoub: The Multi-Temporality of Al-Nakba

My focus on the memory of loss of homeland and its narrativity in exile is prompted by the cultural dynamics of *al-Nakba*, not merely as the political event of the establishment of the State of Israel (or loss of Palestine), nor even as the humanitarian event of the creation of the world's most enduring military occupation and refugees, but rather as the existential experience that continues to define most Palestinian history, shatters their society and at the same time consolidates their shared national consciousness. Consider the following response to photo 15 ('Fleeing Palestinians Attempting to Reach Boats, 1948'):

Nothing has changed since the Palestinian refugees were displaced in 1948 to what is happening in the Gaza Strip today. The Palestinians in the past were abandoned and the boats were available to transfer them to another place. Today the Palestinians in Gaza are cut off by the international community to the world and they are not allowed to communicate with other people. So it is a displacement. The Gaza Strip is isolated from the outside world, just like what happens when a criminal is locked up in prison. (Photo 15.)

Palestinian refugees are not only displaced but also treated like criminals; imprisoned and de-humanized. Like most of the Palestinian responses in this book, this student's narrative exposes several aspects of *al-Nakba* as the existential experience *par excellence* that defines Palestinian cultural memory, not in terms of its historical past, but in terms of the present, of its action in the daily lives of its catastrophed subject *(mankoub)*.

The first aspect concerns the far-reaching impact of *al-Nakba* on the forced displacement of Palestinians and the consequent fragmentation of their society in time and space. Temporally, this fragmentation is given shape in the student's description of the catastrophe as an ongoing event that happens in phases not at once. For him, *al-Nakba* started in 1948 and continues today, i.e. many *Nakbas* and temporal variations of 'the' event. Spatially, this fragmentation can be seen in the ways in which Palestinians were displaced across different geopolitical settings; in his case Gaza. This spatio-temporal fragmentation is relevant for the

issue of the non-singularity of the catastrophic event in relation to subjective experiences and cultural re-enactments – when do you exactly mark al-Nakba? On the one hand, there seems to be a vaguely collective date (15 May 1948), but that fixed date is utterly dependent on the Israeli/Zionist timeline and narrative. According to the student's narrative, actual commemorations of al-Nakba take place at different moments and dates. This conceptualization delineates different collectives or subcollectives of memory of al-Nakba. For example, a particular village (or refugees from that village) commemorates 'its' Nakba on the day on which the inhabitants experienced the fall of their own village. Palestinian re-enactments offer us a stark example of a displaced identity, but they also articulate the construction of Palestinian identity as a matter of existing 'in the act' of cultural recall of loss of place in and for exile: an exilic identity that needs to be performed through continuous practices of re-tellings and re-readings.

The second aspect of Palestinian memory of *al-Nakba* is its orientation to places and longing for the lost home. Indeed, memories of *al-Nakba* reinforce the centrality of the land in Palestinian discourses of identity. Palestinians acknowledge both the presence and the absence of the homeland as an existential resource: they experience the loss of place in exile as the loss of a whole way of life. In his comment on the picture of the keys (Photo 32), one of the students declares:

The keys are of houses of Palestinian people, it reminds them of the house they will get when they come back. We have a house in this place, and one day we will return to this house. The picture raises feelings of yearning towards something that I love or of hope to return back. (Photo 32.)

Indeed, the image of the keys gives shape to a nostalgic memory. This memory, however, cannot be reduced to a mode of recovery of the past or idealization of the lost place. This is so because nostalgic memory in the Palestinian case is not merely a psychic sentiment but also a political activity of remembering which functions as a cultural response to the loss of place. This memory is simultaneously linked to a process of identification with the legacies of the past in the present. The student's emphatic certainty of the return to the lost homeland, '[w]e have a house in this place, and one day we will return to this house.', not only politicizes the past loss but also exposes this past as neither remote nor concluded in exile. Palestinian exile constitutes an entangled spatio-temporal contemporary condition of forced

188

travel and undesired movement. This actual condition involves a past subjective loss of home but also, crucially, an everyday denial of access to home. Within this condition, the subject is physically denied of his or her cultural space of selfhood.

The third, and final aspect, concerns the existence of Palestinian memory under the constant threat of a dominant Zionist narrative with political and military forces to silence it. This can be seen in the student's temporal shift from the past despair of *al-Nakba* into Palestinians' resilience in facing this catastrophe in the present. The 'hope of returning' bears out this resilience. Palestinian narratives connect spatial representations of collective memory to the exercise of political power. They expose a transformation of the construction of Palestinian identity, from catastrophe and victimization to ideology and political movements.

Let me end these remarks on a note of urgency. In my quest of traces of the cultural memory of al-Nakba and the ways in which it affects the evolution, maintenance and contestation of contemporary Palestinian identity. I have attempted to illuminate instances of the loss of Palestine in a post-Nakba culture. The analytical activity of aspects of Palestinian cultural memory exposes an unusual repetitive quality of the events since al-Nakba: a calamity that has continued for more than sixty years now, leaving a normal life for so many Palestinians beyond reach. In the face of this durability of al-Nakba, I propose that Palestinian exilic narratives are best understood as a series of tensions about cultural identity. In line with this understanding, there is a need for a concrete 'imaginative-discursive' approach to the analysis of memory in Palestinian culture and politics. This approach presents memory articulations of Palestinian refugees in a way that speaks to contemporary culture of Palestinian exile. Most importantly, it also shows the multiple ways in which Palestinian narratives postulate the transformation of 'geopolitical fragmentation' from a specific historical experience into a theme that is expressed as a subject matter, and then into complex modes of memorial storytelling. What does need to be remembered is that Palestinian memories of al-Nakba in exile are modes of integration not separation; these are stories of a people whose identity has been systematically unmapped in time and space, but who are now struggling to reclaim both their name and place on that map. This essay is intended as a contribution to that approach.

### **Bibliography**

- Abu-Lughod, Ibrahim, The Transformation of Palestine (Evanston: Northwestern University Press, 1971).
- Al-Aref, Aref, Nakbat Filastin wal-firdaous al-Mafqoud (Palestinian Nakba and the Lost Paradise) (Kofr Qar': Dar Al-Huda, 1959).
- Alphen, Ernst J. van, 'Second-Generation Testimony, Transmission of Trauma, and Postmemory', Poetics Today 27(2) (2006), pp. 473-488.
- Bal, Mieke, 'Introduction', in Mieke Bal, Jonathan Crewe and Leo Spitzer (eds.), Acts of Memory: Cultural Recall in the Present (Hanover: University Press of New England, 1999), pp. vii-3.
- Bardenstein, Carol B., 'Trees, Forests, and the Shaping of Palestinian and Israeli Collective Memory', in Mieke Bal, Jonathan Crewe and Leo Spitzer (eds.), Acts of Memory: Cultural Recall in the Present (Hanover: University Press of New England, 1999), pp. 148-171.
- Dayan, Hilla, Regimes of Separation, unpublished PhD Dissertation (New York University, 2008).
- Finkelstein, Norman G., The Holocaust Industry: Reflections on the Exploitation of Jewish Suffering (London and New York: Verso, 2001).
- Fischbach, Michael R., Records of Dispossession: Palestinian Refugee Property and the Arab-Israeli Conflict (New York: Institute for Palestinian Studies and Columbia University Press, 2003).
- Gilbert, Martin, *The Routledge Atlas of the Arab-Israeli Conflict* (New York: Routledge, [1974] 2005).
- Hirsch, Marianne, Family Frames: Photography, Narrative and Postmemory (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1997).
- Hirsch, Marianne, 'Projected Memory: Holocaust Photographs in Personal and Public Fantasy', in Mieke Bal, Jonathan Crewe and Leo Spitzer (eds.), Acts of Memory: Cultural Recall in the Present (Hanover: University Press of New England, 1999), pp. 3-24.
- Hirsch, Marianne, 'The Generation of Postmemory', Poetics Today 29(1) (2008), pp. 103-128.
- Hertzberg, Arthur (ed.), The Zionist Idea: A Historical Analysis and Reader (New York: Jewish Publication Society of America, [1976] 1997).
- Huyssen, Andreas, Twilight Memory: Marking Time in a Culture of Amnesia (New York: Routledge, 1995).
- Huyssen, Andreas, Present Pasts: Urban Palimpsests and the Politics of Memory (Stanford: Stanford University Press, 2003).
- Khalidi, Rashid, Palestinian Identity: The Construction of Modern National Consciousness (New York: Columbia University Press, 1997).
- Khalidi, Walid, Before Their Diaspora: A Photographic History of Palestinians, 1876-1948 (Washington, D.C.: Institute for Palestine Studies, 1984)
- Khalidi, Walid, 'Plan Dalet: Master Plan for the Conquest of Palestine', Journal of Palestine Studies 18(1) (1988), pp. 4-19.
- Khalidi, Walid, All That Remains: The Palestinian Villages Occupied and Depopulated by Israel in 1948 (Washington, D.C.: Institute for Palestine Studies, 1992).
- Krystall, Nathan, 'The De-Arabization of West Jerusalem 1947-50', Journal of Palestine Studies 27(2) (1998), pp. 5-23.
- Masalha, Nur, Expulsion of the Palestinians: The Concept of 'Transfer' in Zionist Political Thought 1882-1948 (Washington, D.C.: Institute for Palestine Studies, 1992)
- Masalha, Nur, The Politics of Denial: Israel and the Palestinian Refugee Problem (London: Pluto Press, 2003).
- Masalha, Nur, Catastrophe Remembered: Palestine, Israel and the Internal Refugees (London and New York: Zed Books, 2005).
- Mitchell, W.J.T., 'Imperial Landscape', in W.J.T. Mitchell (ed.), Landscape and Power (Chicago: The University of Chicago Press, 1994), pp. 5-34.

- Nora, Pierre, 'Between Memory and History: Les Lieux de Mémoire', Representations 26 (1989), pp. 7-25.
- Palumbo, Michael, 'What Happened to Palestine? The Revisionists Revisited', The Link. 23(4), September-October 1990, http://www.ameu. org/printer.asp?iid=121&aid=164 (accessed on 6 September 2008).
- Palumbo, Michael, The Palestinian Catastrophe: The 1948 Expulsion of a People from Their Homeland (London: Quartet Books, 1991).
- Pappe, Ilan, The Ethnic Cleansing of Palestine (Oxford: OneWorld Publication, 2006).
- · Rose, John, The Myths of Zionism (London: Pluto Press, 2004).
- Rotberg, Robert I. (ed.), Israeli and Palestinian Narratives of Conflict: History's Double Helix (Indiana: Indiana University Press, 2006).
- Sa'di, Ahmed H. and Lila Abu-Lughod (eds.), Nakba: 1948, Palestine and the Claims of Memory (New York: Columbia University Press, 2007).
- Said, Edward, 'By Birth or by Choice?', Al-Ahram Weekly Online, Issue No. 453 (1999). URL link: http://weekly.ahram.org.eg/1999/453/op2.htm.
- Saloul, Ihab, "Exilic Narrativity": The Invisibility of Home in Palestinian Exile', in Sam Durrant and Catherine M. Lord (eds.), Essays in Migratory Aesthetics. Cultural Practices between Migration and Art-Making (Amsterdam and New York: Redopi, 2007), pp. 111-128.
- Spivak, Gayatri Chakravorty, 'Can the Subaltern Speak?', in Cary Nelson and Larry Grossberg (eds.), Marxism and the Interpretation of Culture (Chicago: University of Illinois Press, 1988), pp. 271-313.
- Spivak, Gayatri Chakravorty, Donna Landry and Gerald Maclean (eds.), The Spivak Reader: Selected Works of Gayati Chakravorty Spivak (London: Routledge, 1996).

### The Victimhood Trap

Tamir Sorek

Victimhood became a central theme in contemporary global discourse as well as in the shaping of many national narratives. The Israeli-Palestinian conflict is undoubtedly one of the contexts in which this tendency is most prominent and intense. The collective self-presentation of one's side as 'the victim' has several important implications; not all of them are consistent one with the other. Before beginning my analysis, it is important to mention that I do not assume a balance between Israeli and Palestinian vulnerability and victimhood in 1948. It is evident that Israelis expelled hundred of thousands of Palestinians and have denied their return since then. Still, I can identify much similarity between the discursive strategies implemented by both sides. In addition, I do not juxtapose the Holocaust and the *Nakba* as two historically similar events but as two major anchors of two national narratives, in which victimhood plays an important role.

Victimhood is not always desirable. First, in both Zionist and Palestinian history, there has been a strong tendency to reject the self-image of a victim and to inject agency and prowess into the collective self-image. In early Zionism, the ideal image of the self-confident 'new Jew' was supposed to replace the exilic Jew, presented as weak, passive, and subjected to history rather than its creator. Similarly, the rhetoric which accompanied the Palestinian armed struggle since the 1960s has nurtured the alleged contradiction between the victimized *Nakba* generation and the 'new' heroic Palestinian of the 'revolution generation'.

At the same time, since the end of World War II, with the growing emphasis on human rights discourse in international politics, victimhood had become an asset. Emphasis on victimization in national conflicts contributes to beliefs about the justness of national goals, while emphasizing the evil of the opponents' goals and de-legitimizing their characteristics.

The UN's decision to establish a Jewish state in Palestine, highly influenced by the recent catastrophic fate of European Jewry, signaled the beginning of a long and constant competition over this limited capital. Today the most dominant form of moral capital in the international sphere is what Daniel Ben Said called

192

capital victimaire: the capital of being a victim. As Palestinians were trying to mobilize national sympathy for their cause, they faced the Jewish claim that the international community should compensate the Jewish people for the Holocaust by supporting the State of Israel. This Israeli tendency may have increased the Palestinian drive to emphasize their own victimhood on international stages.

The tensions between the negative and positive contribution of victimhood to the collective image, as well as the tension between victimhood and heroism, are evident in the words of some young Israelis and Palestinians who answered our questionnaire. In the following section I will first present some examples of victimhood as burden, which will be followed by the more common pattern – victimhood as asset.

#### Victimhood as Burden

The mythical image of the 'new Jew' is probably still present in contemporary imagination of young Jewish Israelis. Here is how a Jewish student reacted when she discovered that the men who stand with their face to the wall and their arms in the air are members of the Palmach (the elite unit of the Haganah, the main paramilitary Jewish organization before the establishment of the Israel Defense Forces (IDF) Photo 11).

The contradiction is striking. At first, I thought they were Arabs. And I think that's what they're trying to demonstrate to me, that it's the same picture of people standing, humiliated and helpless against a wall. And it is connected to events that occurred in the Land of Israel but involving the Palmach and not Arabs. I associate them with heroism.... This is my reality and my past as a Jew, and I'm really sad seeing and knowing that the picture is of members of the Palmach.

Another female Jewish student had a similar reaction:

I don't feel so good about this picture. It makes me shudder a bit, feeling a bit of humiliation and helplessness. The picture reminds me a little of pictures from World War II. In regard to the description – the Palmach fighters are always regarded as heroes, handsome, and strong. But here they appear subjugated to the British, helpless and humiliated.

The origin of the shock described by the two students goes back to one of the pillars of Zionist mythology – the military prowess in the land of Israel, which represents an antithesis to the victimized

exilic Jew. The Palmach embodied the historical 'correction' of the Jews from victims to heroes, and this is what makes the image so painful and shocking.

Interestingly, the same photo evoked sentiments of humiliation for a Palestinian student who mistakenly considered the men under search to be Palestinians under occupation. As she wrote, the image 'expresses the humiliation and oppression of the Palestinian people by the occupation.... Frequently, the occupation has been arresting young Palestinians and humiliate them'.

193

The theme of humiliation was even more common among the Palestinian interviewees, since they most likely feel it more frequently in their daily life than Israelis, as well as because of the dominant theme of the photos selected for this album. One student from a Palestinian university, reacted to the image of a Palestinian refugee cut off from her home by a barbed wire, as follows:

It is a peak of humiliation and inhumanity. It invokes in me a feeling of anger and revenge toward the Israelis, I feel that I want to shout and destroy all the borders that prevent this woman and their children from reaching their home.

Among Palestinians the tension between heroism and victimhood interfaces with a generational gap. The dividing line is between the defeated generation and those who came after it. The image of Umm el-Fahm's village leaders shaking the hand of the military government officer (Photo 28) infuriates a Palestinian student from a Palestinian university:

How can they shake hands with the Jews and hand over their villages to our enemies? How can they receive them? What is the aim of receiving them? I feel disappointed with these important people who should have fought and stood up for their own rights and the rights of their villages. They should have rejected colonization. They have to acknowledge that these people have to reject settlement. These people look hopeless and totally sad.

Unlike most of the other photos in this album, Palestinian victimhood in this photo is stripped of physical suffering and the result is a more distilled visualization of humiliation. Therefore, the reaction is also unique. Instead of feelings of pain, sadness

or anger toward the Jews, there is anger directed towards those who accepted the humiliation and 'handed over' their village to the Jews.

#### Victimhood as Asset

Victimhood can interfere with national pride, especially with an inward orientation towards the construction of a self-image. However, for external purposes victimhood can be an asset. In this context, it is remarkable that the images of Palestinian refugees reminded several Jewish interviewees of the Holocaust. This cognitive association is evidence of the central place of the Holocaust in contemporary Jewish-Israeli collective memory. But there is more to it. As the Jewish-Israeli interviewees realize their mistake (of assuming Palestinian refugees to be Jewish Holocaust victims) sometime they try to justify this confusion. This process reveals a subtle dialectic between the ability to be empathetic toward the refugees and the mobilization of the Holocaust to the competition over the title of the ultimate victim. Take for example the following text written by a religious Jewish man:

There is no doubt that the images of the Palestinian refugees expelled from their homes remind one of the times when we were refugees, be it the Holocaust or in other periods. It does not make one feel good to see these images. They also remind me of events from my military service when I had to enter Palestinian houses in order to arrest 'wanted' men. During the arrests, the little children and the elders were also made to get out of their house in the middle of the night. At times like this the feelings are very hard, but - and this is a big 'but' - I am ready to do these things only as much as it is necessary, in order to enable the Jews to live as a free people in their own land. If this is what is required, this is what one does!! If it is either we or the Palestinians - let it be us, with all the difficulties. It should be remembered that it was not us who chose to go to war in 1948 and the Palestinian residents paid the price of their leadership's mistakes. Furthermore, their leadership has never recognized our right to be here. Therefore, it goes back to the question – 'us or them'.

At first the images remind him of the Holocaust. Visual images of refugees are deeply ingrained in the Israeli collective psyche and they are frequently associated with the Holocaust. The appearance of the Holocaust here can be interpreted in at least two contradictory ways. On the one hand it might be a

defensive mechanism in a symbolic fistfight over moral capital. According to this reading, the Holocaust was dragged to the discussion to rationalize the Palestinian suffering by arguing that the Jews are a greater victim. Another possible reading is that the reference to the Holocaust is evidence to the interviewee's ability to empathize with the refugees as suffering human beings. Obviously, both possibilities can cohabit in the same sentence.

The next sentence contains a drastic shift from the ultimate Jewish experience of victimhood to the ultimate symbol of contemporary Jewish national prowess – the IDF. Israeli public culture is embedded with displays that socially construct the connection between the two, such as the visible military representation in the annual parade in Auschwitz. Here, the photo reminds the interviewee of his role as an occupier. This role is rationalized and legitimized by the following elements:

1. This is necessary to enable the freedom of the Jews. It is a total conflict of zero sum game – namely, Palestinian victimization is necessary for Jewish survival. This theme connects both the

photos of the 1948 refugees and the reality of today's occupation.

2. Distancing responsibility – Palestinian leadership choose violence and the photos depicts merely Israeli reaction.

Similar attitude can be found in the following quotes written by a female secular Jewish student referring to an image of 'Palestinians expelled from the village of Iraq al-Manshiyya' (Photo 7):

In the picture we see Arabs (identified by the *keffiyeh*) who are being loaded onto a line of trucks taking them somewhere. I assume that the people standing on the truck are British officers. The picture evokes sadness as it reminds me very much of Holocaust transfers of the Jewish people, who were transported in cattle trains to concentration camps and labor camps. I feel the situation is very familiar and painful to me and that the Arabs seen in the picture are not fully consenting to go onto the trucks, but are doing this under some duress. [Then, after reading the description – T.S.]: ... I still feel empathy and real sadness when I see the picture, but my sadness is limited knowing that these evacuations cleared areas in the state so that Jews who returned from exile and the Diaspora would get them. It would be hypocritical of me to deny this since I think this was our only possible alternative. Thus, despite the sadness and empathy, I understand that this was perhaps the only way.

Here again, the immediate association with the Holocaust can be interpreted as stemming from both human empathy as well as part of the victimhood race. The key expression in this text is 'our only choice', which does not only echo the 'either us or them' assumption, but is also a waiver of any moral responsibility. Untypically, the rationalization of the expulsion is not made through the common argument that Palestinian uprooting is a byproduct of a Jewish self-defense in a war initiated by the Arabs. Here the argument is directly related to the need to 'clear areas' for Jewish immigrants. (It is noteworthy that the residents of this specific village were expelled after the signing of the Israeli-Egyptian armistice and therefore the political-demographic motivation behind it is clear, although it is doubtful that the interviewee is aware of this historical nuance).

Similarly, an image of Jewish vulnerability alarms Palestinian interviewees. For one of them, a female student from a Palestinian university, an image of destroyed houses in Kibbutz Negba following Egyptian air raids in 1948, evokes direct comparison between the levels of victimhood of both sides: 'What happened to the people who lived in these houses? Are they living in tents? How is their situation nowadays? Are they refugees or did they get better houses afterwards?' Another Palestinian student from a Palestinian university is even more direct in insisting that if Israelis can claim for any victimhood, they are victims of themselves: 'You called this disaster upon yourselves, after you expelled refugees from their houses. Now you feel as refugees have experienced feeling all the time.'

It is evident that among both Israeli and Palestinian interviewees, the advantages of claiming the status of a victim overcome the shortcomings. Further comparison between the two groups is difficult, however, not only because of their different positioning in the conflict, but also because the photos selected for this project barely contained signs of Palestinian prowess.

# Al-Nakba: The Palestinian Catastrophe Continues

Sami Adwan

The term 'al-Nakba' in Arabic means the 'Catastrophe', the 'Great Disaster' and the 'Great Loss'. The term was first used to describe the Palestinian situation right after the result of the 1948 war.

Palestinians who once lived in prosperity in their homes and on their lands were suddenly expelled and uprooted and thus forced to become refugees. They lost everything, their homes, lands, material possessions and other belongings (books, pictures, clothes, furniture and kitchen utensils etc.). Families were separated and fragmented and their communities, neighborhoods and societies were destroyed. With this in mind, the meaning of 'al-Nakba' includes the loss of properties as well. The 'Plight of the Palestinian' has come to include social, cultural, historical and political deprivations. These greatly affected the Palestinian society, identity and aspirations.

This pain and trauma harshly affected the first generation of Palestinian refugees. However, these feelings have transcended generations and continue to be strongly felt today. One need only look at the characteristics of their personalities, actions and the way they live to realize this. Regardless of their socioeconomic status, second, third and even fourth generations of refugees in the present day still carry with them the heavy sense of loss, pain, guilt and the feeling of living as strangers.

Palestinian refugees continue living with the stories and the memories of their grandparents. They dream of going back one day, to return to their homes and lands and re-claim what is rightfully theirs. The most painful aspect of this situation is that there is no certainty as to when or if this will happen. The issue seems to have been not given its proper importance; the plight of Palestinian refugees being neglected by the Oslo Accords. Furthermore, the subsequent official talks and negotiations between Israel and Palestine did not deal with the issue of refugees in a comprehensive way and with reference to UN Resolution No. 194 as a base for resolving the refugee's problem. This is problematic because the international laws and regulations allow refugees who were expelled or fled to safe

198

places during the wars/conflicts to return to their homes and lands after the end of wars and conflicts. A process of repatriation should have been started to return the Palestinian refugees immediately after the 1948 war, implementing UN Resolution No. 194 and offering compensation for the loss of their houses and lands. Israeli forces did not allow this process to start and even shot and killed those Palestinians who tried to do so. The international community was unable for different reasons to enforce their principles. This was and is still seen by Palestinian as an international conspiracy against the Palestinians. Israel continued to expel Palestinians even after 1948 throughout the 20th century using different practices and techniques like: permit issues, proving places of residence, exiling and expulsion and by traveling restrictions.

Other informal attempts to resolve the Palestinian refugee problem, such as the Geneva Initiative have also failed. The Geneva Initiative addresses the refugee problem as a humanitarian issue and not as a political issue. It bracketed and limited it to a family reunion problem for a limited number of people who could return according to certain criteria and not as a political right for everyone to exercise.

### No Admittance or Recognition of Responsibilities

Officially, nobody has so far admitted to any direct or official responsibility for causing the refugees phenomena. Though, as a phenomena it is recognized and mentioned in the course of the 1948 war and its results. A close look at the main Israeli official discourse from this period shows that the refugee problem was created, yet the people directly behind it are not mentioned. It should be noted that some other parties bare partial responsibility for the problem; for instance, the British, the Arab leaders and the refugees themselves. Some of Israel's 'New Historians' like Benny Morris and Ilan Pappe have spoken openly on the issue of Palestinian expulsion in 1948 and on the responsibility of the Israeli government.

We are dealing with a situation in which nobody is admitting to their wrongdoings and one where nobody is willing to officially recognize their part in the problem. As a consequence there is no willingness to bare any responsibility for the solution or to bring justice and reconciliation. This is in itself a continuation of the Palestinian *Nakba*.

As victims of the Zionist ideology, Palestinians need the Israeli government to admit to their share in their plight, recognize it and show their willingness to correct a 63 year old injustice. Furthermore, as justice is an essential component of

reconciliation, their continued denial makes it very difficult to reach a final and comprehensive peace agreement.

### **Types of Palestinian Refugees**

There are many kinds of Palestinian refugees:

The first kind consists of those refugees who were expelled from their places of residence to nearby areas in Israel and were until now not allowed or were forbidden to return to their original places of residence, like the cases of Ikrit, Boru'm and Ein Houd.

The second kind consists of those refugees who were expelled in 1948 and settled in remaining parts of Palestine that was called later the West Bank and the Gaza Strip.

The third kind is composed of those refugees who were expelled to nearby countries like Lebanon, Syria and Jordan or other countries in 1948. The total number of the second and third kind is estimated to be 750,000 Palestinians.

The fourth kind is the group of Palestinians who were expelled in the 1967 war and mainly went to Jordan and Egypt. They are around 400,000 Palestinians.

The fifth kind is composed of those Palestinians who were expelled between 1967 until now because they traveled abroad and exceeded their allowed time of stay outside the country or were not able to return in the limited time they were given to stay abroad.

The sixth kind are those Palestinians who lived in Arab East Jerusalem (occupied in 1967) and could not maintain their residencies because of Israeli laws and were forced to become refugees in other Palestinian cities and towns throughout the West Bank.

The seventh kind are those Palestinians who lost their homes and had to leave or were not allowed to stay in them as a result of the Separation Wall that Israel started to build in 2002. The Wall is mainly built on the 1967 occupied territories and weaves in and out the occupied Palestinian territories, surrounding Palestinian places of residencies, cutting off communities and dividing and isolating families.

In total there are about 6.5 million Palestinian refugees. 65% of them are still living in about 69 refugee camps spread over the West Bank, Gaza Strip, Jordan, Syria and Lebanon. Some were able to move out from the camps and live in cities and towns, except in Lebanon where refugees are not allowed to leave the camps or even work in a profession. They still are considered to be refugees. The total number of Palestinian people nowadays is about 11 million; about 55% of them are refugees.

### Different Narratives of the Causes and Solutions for the Palestinian Refugees

There are different and even oppositional narratives concerning the reasons behind the Palestinian refugee crisis among Palestinians and Israelis. This difference then further increases when it comes to the idea of solutions. The main Palestinian narratives put full responsibility on Israel and the Zionist ideology along with the British Mandate. They accuse the Jewish groups at that time of systematically planning the expulsion of Palestinians. They base their views on the basic slogans of the Zionist ideology, for example, 'The Promised Land', 'a land without people for a people without land' and 'the Jewish Homeland'. They refer as well to 'Plan D' that basically allows Jewish organizations to expel Palestinians from their lands and homes.

The main Israeli position is that Palestinians fled or left of their own will and that they were helped by their leaders to do so. Even in some cases they were requested to stay but they refused. In the course of war and conflict people leave to seek safety and that is what happened to the Palestinians. However, it should be noted that some Israelis hold the position that Israel has partial responsibility for creating the Palestinian refugee crisis.

When it comes to the solution, we find that the Israeli position recognizes the phenomena of the Palestinian refugees. But, they are not willing to allow them to return to their homes and lands as is their right under UN Resolution No. 194, Article 11. Netanyahu, the current Israeli Prime Minister recently said 'there is no such thing called right of return'. Tzipi Livini, a current Knesset member and a head of the Israeli political party Kadima. has also been quoted as saying 'the number of Palestinians who will return to Israel is ZERO'. On the other hand, they may return to the future Palestinian State in certain numbers and for certain periods. There has been an unofficial offer to allow a few hundred thousand Palestinian refugees to return but this is on a family reunion basis only. Israel is also unwilling to participate in improving the situation for the refugees, justifying Israeli demographic claims as a reason not to do so. Though there are certain levels of emotional sympathy among some Israelis for the Palestinian refugees and what they went through, this often falls short at a rational level. You find that most Israelis say 'What happened has happened in the past; we cannot rewind the clock ... let us look forward'.

The Palestinian position is based on UN Resolution No. 194 and international laws: the right to return and the right

to compensation. Israel was summoned to allow for 200,000 Palestinians to return immediately after the UN Partition Resolution No. 181 and Resolution No. 194. In practice, this did not happen. The right of return is an individual right applied to all refugees and their children. It should be granted to any Palestinian who wishes to return to their lands and homes in Israel. Most Palestinian refugees are willing to live under Israeli authority. And those who wish not to return should get compensation for their properties, lands, human losses and psychological and social trauma.

While Israel allows any Jew to come and live in Israel under the Jewish Law of Return – a law that was kept for thousands of years – it denies the right of return to Palestinian refugees who were expelled only 63 years ago.

#### Home, Belonging and Living in Refugee Camps

Al-Nakba did not start in 1948 and did not end there. Actually, 1948 represents the climax and peak of the Palestinian catastrophe but *al-Nakba* started as early as the first Zionist conference in 1897 and continues to the present day. It is not only an event; it is also a counter story of the Zionist discourse. Unfortunately, this discourse has not changed since.

Palestinians continue – even those living in the Palestinian National Authority (PNA) – to be subjected to all forms of *al-Nakba*: destruction of their homes, being killed or injured or imprisoned, their land being continually confiscated, expulsion from their homes and lands is an ongoing process, continuation of their social/psychological suffering in refugee camps and as victims. No one so far has admitted to any responsibility for their plight and they are tired of waiting to return home. These practices continue but at different scales and rhythms until now.

This can be seen in the photos of this album and the responses of the students to them. The photos represent different sorts of human suffering and psychological trauma. They represent certain aspects of despair and agony. They show sad people; their houses destroyed, deprived of their belongings and left with nothing. How could this happen to any human being? What crimes have they committed to deserve such a destiny? Would the people who were responsible for this plight be aware of their actions? Palestinian students and most Israelis sympathize with the people in the photos. They are upset, mad and surprised that such things could happen to their fellow man. When Palestinian students discovered that these photos were of Palestinian refugees they became angry and started to talk about the stories that they have heard from their parents. In some

cases, they even related to the life they themselves or other refugees are still living.

Some Israeli students related these photos to the images of Jews during the Holocaust that they had seen. Oftentimes they related what they saw in the pictures to their own position. Yet, they often had very rational reactions to the pictures. For instance, many expressed the view that 'if this did not happen we would not have our state now'.

When a Palestinian refugee is asked about where they are from, they immediately say 'I am from Haifa, or Yaffa or Biet Jibreel or Tal-Al-Safi'.<sup>39</sup> Or they say that 'the camp is not my home. It is just a place I am staying in until I have the chance to return'. Home in the Palestinian mind is an essential part of identity. It refers to certain geographical areas where their ancestors have been living and where they have a sense of belonging too. Home serves a political purpose that is connected with the right of return. Thus, the Palestinian meaning of home differs from the generally accepted meaning.

Life in the refugee camps has improved slowly during the years, but they still remain crowded places with narrow streets lacking open or public spaces or gardens. The places are small and crowed and 70% of Palestinians living in Gaza live in this way. Gaza and Bangladesh are the most crowed palaces in the world. Despite this, the camps with the worst living conditions for Palestinian refugees are the ones located in Lebanon. The Lebanese government does not even allow Palestinian refugees to renovate their homes. The sewerage system still runs open in the streets. Electrical installation is badly built and water is scarcely available. In summary, refugee camps are not proper places for people to live in. There is a need for a political solution to end such way of living. Palestinian refugees have the right to return to their places of residence under international law. Al-Nakba should not continue and must end sooner rather than later.

### Biographies



Sami Adwan is a Professor of Education and a teacher trainer at the Faculty of Education at Bethlehem University. He is the Palestinian Director and co-founder of the Peace Research Institute in the Middle East (PRIME). Prof. Adwan's research focuses on Palestinian education, the role of education and schools books in building peace, and religious education and co-existence between different religions and beliefs. Recently, Prof. Adwan has edited a book in English under the title *Participation and* 

Reconciliation: Precondition of Justice (2011), with Prof. Armin Wildfeuer from Koln University, Koln, and he is also editing a book on education systems and teachers' education in Norway and Palestine with colleagues from Vestfodl University College in Tonsberg.



Efrat Ben-Ze'ev was born and raised in West Jerusalem. She holds a D.Phil. in Social Anthropology from the University of Oxford (2001) and teaches at the Department of Behavioral Sciences at the Ruppin Academic Center. Her research has dealt with Palestinian and Israeli memories of 1948 and currently she is interested in mental maps and geographical perceptions. Her publications include Remembering Palestine: Beyond National Narratives (Cambridge University Press, 2011)

and Shadows of War: A Social History of Silence in the Twentieth Century, an edited volume with Ruth Ginio and Jay Winter (Cambridge University Press, 2010).



Menachem Klein is a Senior Lecturer at the Department of Political Science at Bar-Ilan University, Israel. Since 1996, he is active in many unofficial negotiations with Palestinian counterparts. In October 2003 Dr. Klein signed together with prominent Israeli and Palestinian negotiators the Geneva Agreement. His latest book is *The Shift: Israel – Palestine from Border Conflict to Ethnic Struggle* (C. Hurst and Columbia University, November 2010).



Ihab Saloul is a Lecturer in Comparative Literature and Media at Maastricht University, and Research Fellow at The Amsterdam School for Cultural Analysis (Asca), University of Amsterdam. Saloul (1973) was born and raised in Jabalia Refugee Camp, Gaza Strip. He studied English Literature and Political Science (BA, 1997) at Birzeit University, Palestine, and English Literature and Political Communication (MA, 2001), Cultural Analysis (M.Phil, 2002), and Cultural Analysis and Comparative

Literature (PhD, 2009) at the University of Amsterdam, The Netherlands. His areas of teaching and research interests include the study of cultural memory and identity politics in the age of globalization, Diaspora and migration, critical theory and visual culture, and contemporary political thought in the Middle East with a focus on Palestinian and Israeli societies.



**Tamir Sorek** is an Assistant Professor of Sociology and Israel Studies at the University of Florida. He graduated from the Hebrew University of Jerusalem (2002) and taught previously at Cornell University and the University of Maryland. His scholarly interests center on the processes by which ethnic and national identities are produced. His study of these processes

focuses on socio-historical dynamics, power relations, collective memory, religiosity, and sport. He is the author of *Arab Soccer in a Jewish State: The Integrative Enclave* (Cambridge University Press, 2007), and he has published extensively on Israeli and Palestinian societies.



Mahmoud Yazbak is a Professor of Palestinian History, teaching at the Department of Middle Eastern History at the University of Haifa and is Chair of Adalah, The legal Center for Arab Minority Rights in Israel. He is the first Arab elected as President of the Middle East & Islamic Studies Association of Israel (MEISAI), the main scholarly association of researchers on the Middle East and Islam in Israel. He studied at the University of Haifa, the Hebrew University in Western Jerusalem and at Oxford. Prof.

Yazbak is the author of *Haifa in the Late Ottoman Period, 1864-1914: A Muslim Town in Transition* (Leiden: E.J. Brill, 1998). He publishes frequently on social history and issues concerning the modern Palestinian society.

### 1 ذاكر ات الطلاب عن عام 1948 و اللاجئين الفلسطينيين

### 1 Memories of Students on 1948 and the Palestinian Refugees

لا تثير لدى هذه الصور ذكريات خاصة بي تحديدًا، لكن تثير لدي ذكريات أجدادي وأجداد أجدادي الذين مرّوا بكلُّ هذه المعاناة وتعرُّضواً لجميع هذه المآسى.

These pictures do not evoke a special memory for me at this moment, but for my ancestors it does. Suffering and tragedy are the feelings that they evoke.

تذكّرت المعاناة التي عاشها أجدادنا من الانتداب البريطاني والاحتلال الإسرائيليّ، وكيفية الاستيلاء على الأراضي ... والبيوت الفلسطينية وقتل الناس بُوحَشَية وتهجير هم. هذه الصورة تذكرني بالعجوز التي تكلمت عن مذبحة دير ياسين وكيفية قتل الناس، أو بالأحرى دبحهم بدم

My memory is the suffering of our ancestors under the British Mandate and the Israeli occupation, when they took over the Palestinian land and houses by force, how they killed the people cruelly and made them leave their land. The pictures reminded me of the old woman who talked about the massacre of Der Yassin and how people were killed, or rather slaughtered in cold blood.

تثير هذه الذكريات ذكرى حرب غزة التي عشتها فترتبط لديّ هذه الصور بحال غزّة وما

These pictures evoke memories of the war in Gaza. The pictures connect me to the present situation of Gaza and what is happening there.

نعم، أنا لاجئة. جدّى تُو في قبل أن أراه، ولكن والدي وعمى حدّثاني بقصص النكبة كما و رواها لهما جدى وكما عاشاها. تُذكّرت قصة ضياع جدتي أثناء الهجرة، وكيف كانت تحمل أخاها ولم تتجاوز 12 عامًا.

grandfather died before I could see him. My father and uncle told me stories about the Nakba as their grandparents told them how they lived it. I remember the story of my grandmother. She was lost on her way, holding her brother while she was only 12.

Yes I am a refugee, my

الذكريات هي الاستيلاء على It brings back the memories أرض فلسطين من قبل البهود والنكبة والنكسة وحرب غزة و الانتفاضات التي حدثت مع اليهود وأهالي فلسطين. الذكريات هي تشرد وذل وحرمان وضياع الأراضي والبلاد والبعد عن الأهل و التشتت تأتي الذكريات من بعض الأحداث التي عاصرناها

ومن كتب التاريخ.

of the taking of the land of Palestine by the Jews; and the Nakba, the Naksa, the war on Gaza, the Intifadas that happened with the Jews and the people of Palestine. It brings back the memories of humiliation and deprivation and the loss of the lands and country, and separation from the parents and the desperation. These memories come from some events which we experienced and from

تثير هذه الصور شعوري بالمسؤولية تجاه هؤلاء الأشخاص، هذا بذكّر ني بما حدث لوطني وبما يحدث حتى

These pictures make me think about my responsibility for this entire people. It reminds me of what happened in the past to my country and is still happening.

books of history.

نعم، أثارت هذه الصور ذكريات عندما كنت أشاهد التلفاز ، أو عندما كنت في مراكز التراث الفلسطيني القديم.

Yes these memories remind me of what I saw watching images on TV, or when I see these pictures in Palestinian folklore centers.

هذه الصور تذكرني بالاحتلال الإسرائيلي في فلسطين خلال الإسرائيلي في فلسطين خلال الأقصى. فقد كنت أشاهد هذه المعاناة التي عاناها الشعب الفلسطيني والذل الذي عاشه. ترتبط هذه الذكريات عندي بالاحتلال الإسرائيلي عندما كان يدخل بيوتنا من دون إذن، وقتله لهذا الشعب وسرقته.

These people remind me of the second *Intifada*. I witnessed the suffering and humiliation. It reminds me of the occupation when forces were entering our houses. The Israelis killed us and destroyed our lands.

ليس لديّ أيّ ذكريات ولكنّ جدي كان يحدّثنا عن هذه المعاناة. لكني لم أحاول أنّ أتعمّق فيها.

I don't have any memories but my grandfather was telling us a little bit about the suffering, but I did not pay enough attention to it.

لدينا الكثير من مشاعر الحزن والألم على ما تعرض له الشعب الفلسطيني في فترة 1948، فترة النكبة. وما عاناه الأطفال من ألم وجوع وخوف لا يقاوم، ونحن نحسدهم على المقاومة الشديدة.

We have a lot of feelings of sadness and pain of what the Palestinian people were exposed to in 1948 and the *Nakba* period and how these children suffer from pain and hunger and unbearable fear. We envy them because they are brave.

إنها تذكّرني بكلام والدي كيف تركوا بلدهم في اللد وجاءوا إلى القدس. ترتبط ذكرياتي بذكريات أهلي ووالدي.

It reminds me of my father's talk on how he left their country in Lod and came to Jerusalem. My memories are connected to the memories of my family and my father.

تذكرني أن فلسطين في بالنا دومًا ونحن فيها وباقون. هذه الصور تذكر بالماضي الأليم، وأرجعتني زمانًا ومكانًا لملامسة الوضع. تذكرني هذه الصور بأجدادي، وبخاصة قريبي الذي توفي قبل شهرين، حيث كان يناهز التسعين من عمره، فذكرني بالنكبة وبالزمن الذي مضي.

It reminds me that Palestine is always on our minds and we live in it and we always will. It reminds me of the hurtful past and it took me back in time and place. These pictures remind me of my ancestors, especially my relative who passed away two months ago; he was close to ninety years old. He reminded me of the *Nakba* and the time that passed.

لعلّها تثير في داخلي ذكريات تشرّد أهلي في حرب 1967، فقد كان جدّي يروي لنا أحداث تلك الفترة وكيف كان يرغب في اللجوء إلى الأردن فيترك بيته وأرضه هربًا من الحرب، ولكن السبب في أنه بقي في بلاده أنه فضل أن يموت على تراب بلده من الإهانة على تراب غيرها.

The memory that I have is the vagrancy of my family in the war of 1967. My grandfather told us what happened. He wanted to travel to ask refuge in Jordan. He wanted to leave his house and land to escape from the war but at the end he stayed and preferred to die on the soil of his country rather

than being humiliated, he said.

I am not a refugee, and I

أنا لست لاجئة وإنما بقيت في أرض أجدادي. مع هذا فإن مثل هذه الصور تعنيني كأنني عايشتها! سمعت قصصًا من أجدادي ورأيتها في عيونهم الساكتة. قضية الوطن هي قضية الأسرة الكبيرة وكل من الراحلين أو المفقودين قد حجز مكانًا في الذاكرة

stayed in the lands of my ancestors. Nonetheless, the pictures evoke certain emotions, as if I know this reality. It makes me remember the stories of my grandparents that I saw in their silent eyes before they died. The case of the homeland is the case of a big family and of all those who left it or those who are missing. It occupies a place in

ذكريات غير متعلقة بي لكن بالأسرة، فكانت أمي تحدثنا عن لجوئهم ورحيلهم إلى الأردن وكيف أن أختها الصغيرة ضاعت وهم يسيرون، وكيف أنهم كانوا يختبئون أحيانًا بالمغر، وكيف أن الرجال كانوا لا يرجعون من الحرب.

Memories are not related to me but to my family. My mother told us when they left to go to Jordan how her little sister was lost during the journey, how they were working and hiding in caves and how the men did

not come back from the war.

the memory.

أنا لا أستطيع أن أتذكّر شيئا، ولكنني أتخيّل أجدادي وأصدقاءهم وعائلاتهم وجيرانهم في مكان هذه العائلات

I cannot remember anything but I imagine my ancestors and their friends and families and neighbors in the place of these Palestinian families. تثير ذكريات الأسى على الحال الموجود فيه الشعب الفلسطيني، وكيف انتهى الحال به. يمكن القول إنّ الذكريات تربطني ببقايا بعض البيوت المهدّمة، وعندما أنظر إليها وأسأل عمّا أصاب الشعب الذي كان يسكن فيها، أشعر بالحزن.

These pictures evoke a feeling of sadness on the condition in which the Palestinian people live, and how they ended up. The memories that connect me to the ruins of the houses when I see them remind me of what happened to the people that lived there. I feel sad.

هذه الصور تذكّرني بأجدادي الذين هم لاجئون، وكيف عانوا وصمدوا حتى وصلوا إلى ما هم عليه الأن، كما تذكّرني بالنكبة.

The memories are of the suffering that our ancestors had as refugees, how they suffered and ended up the way they are now, it reminds me of the *Nakba*.

الصور تثير ذكريات الأجداد الذين عاشوا هذه المرحلة، ليس فقط أجدادي وإنما الشعب الفاسطيني كله، فهي تثير مشاعر الام الفاسطيني، وتأتي هذه الذكريات من قصص الأجداد وترتبط بهم وبأصدقائهم وبأبناء قراهم في ذلك الوقت.

The pictures evoke memories of my grandparents and the Palestinian people in general who had lived this period. I feel pain for the Palestinian cause. We are connected to them, to their friends and to the villagers of that time.

نعم، الصور تثير لدي ذكريات معينة. حين جاء اليهود إلى البلاد وطردوا العرب من هذه البلاد، كان بإمكانهم السيطرة على هذه البلاد بالقوة وبجهود كبيرة. كان هذا في العام 1948.

It evokes some memories: when the Jews came to the land and deported the Arabs, they could not get the land without using force in 1948.

ذكريات، لا. لكن قسمًا منها يثير ذكريات عن قصص رواها لي جدّي وجدّتي عن قدومهما إلى البلاد ضمن هجرة اليهود من اليمن، وعن طابع المعاملة التي لقياها من "اليهود ذوي الأقدمية" الذين كانوا هنا (أشكناز).

I don't have any memories, but some of them (the pictures) awaken memories of stories told to me by my grandparents about their coming to Israel in the Yeminite Aliyah, about the way they were received by the veterans who were already here, the Askenazim. كما كتبت، التداعيات الأولية التي راودتني كانت عن اللجوء اليهودي في أوروبا. ومن دواعي سروري أنها لا تثير ذكريات، لكنها تذكّر بأمور قرأتها عن اللاجئين الفلسطينيين في كتاب بيني موريس.

The initial association is of Jewish refugees from Europe. These memories are not encouraging, I read about the situation of refugees in books from Benny Morris.

كلا، الصورة لا تبدو لي معروفة، لكن بالتأكيد هي تذكّر بالصور الموجودة في كتب التاريخ.

No, I do not recognize the pictures. However, they certainly remind me of pictures from history books.

صورة واحدة فقط من بين الصور تثير لدي ذكريات، وخاصة تلك الصورة التي تظهر فيها البنت مع الجد، لأنني أفكر دائمًا بجدي وأفكر بمدى السعادة التي كنت أود أن يعيش بها وأن لا يعاني أبدًا في كهولته. جدي أنا أيضًا، وحين كان طفلا، كان لاجئًا إبان الحرب العالمية الثانية وأنا أعتقد بأن تجربة واحدة

كُهذه تكفى بالنسبة له.

Only one of the pictures awakens in me memories and that is the picture of the girl with the grandfather and that's because I'm always thinking about my grandfather and how much I want him to have a good life and not suffer as he gets older. My grandfather, as a child, was a refugee from World War II and I think that

one experience like that is

enough.

الصور تثير ذكريات عن أمور حزينة وعن قصص سمعتها وشاهدتها في المدرسة وفي التافزيون، لكن من الصعب عليّ الإشارة بدقة إلى مكانها، لأن الحقيقة إنهم لا يعرضون صورًا كهذه كثيرًا ولا يعرضون قصتهم في إسر ائبل.

The pictures awaken memories of sad things and stories that I saw and heard in school and on television, but it's hard for me to say exactly where because the truth is they don't show pictures or this side of history in Israel.

### 2 آراء الطلاب حول العدالة التاريخية

# 2 Students' Opinions on Historical Truth and Historical Justice

الحقيقة أو العدالة التاريخية تعني أن ينظر العالم إلى جميع المآسي التي عاناها الشعب من القدم وتعطى له حقوقه التي حرم منها. هذه الصور لا تعكس شيئًا ممّا يسمى عدالة تاريخية، ولكن الصور تعكس حقيقة تاريخية حدثت في الماضي ولا يزال أثرها يعانى منه شعب كامل

The truth or historical justice means that the world needs to look at all the suffering people are still bearing from the past. They need to be given the rights that were taken from them. These pictures do not reflect something that is related to historical justice only in the past, people are still suffering from its effect.

لا تعكس هذه الصور أية عدالة تاريخية، فهذه الأرض أرض فلسطينية وليست أرضا بريطانية أو إسرائيلية ليستولوا عليها أو يقولوا إنها ملكهم. يجب أن يستردها الفلسطينيون ويعيشوا فيها. لذلك، لا توجد حقائق أو عدالة تاريخية.

These photos don't reflect any historical justice. This land is a Palestinian land and not British nor Israeli for them to take it or to say it is theirs. The Palestinians have to get it in this land. Therefore, there is no truth or historical justice.

الحقيقة التاريخية: هي مفهوم برأيي تمّ إلغاؤه، فلم يعد هناك تعريف واضح وشامل له. تمّ تحريف الكثير من الحقائق التاريخية. هذه الصور بالطبع تعكس بعض الحقائق التاريخية

Historical truth is erased and does not exist anymore. There is no clear definition and complete definition of it. Historical truth is changed. Of course, these photos reflect some hidden historical truths.

لا وجود للحقيقة التاريخية، ليس الفلسطيني فحسب، بل الأي شخص أو حتى لمؤرّخ. كلّ ينظر إلى العالم من زاويته الخاصة، كيف رآها هو، لا كيف كانت! وحقيقة ما حصل في النكبة أخذت من القادة والعسكريين، ولم تُعط فرصة التاريخ الشفوي لمن عاش

There is no such thing as historical truth, not just for Palestinians but for no one, even for a historian. Everyone looks at the world from his own point of view. The way he or she experiences it is not exactly how it is. The truth of what happened in the *Nakba* was taken from leaders and military men. No chance was given to the oral history of those who experienced the

الحقيقة التاريخية هي أنّ أراضي فلسطين ملك للعرب والفلسطينيين منذ القدم. اليهود هم مستعمرون قدموا إليها عن طريق الانتداب البريطانيّ الذي وعدهم بأرض يذهبون إليها.

Historical truth: Palestinian land belongs to the Arabs and the Palestinians from early days. The Jews are colonizers that arrived to Palestine through the British Mandate that promised them land.

Nakba.

بحكم دراستي، لأنّ تخصّصي التاريخ، لا أستطيع القول إنّه توجد حقيقة تاريخية، لكن يمكن أن نقول إن التاريخ موضوع يكتب حسب وجهة نظر كاتبه.

I am a student of history but there is no such thing as a historical fact, history expresses the view of its author.

There is one historical الحقيقة التاريخية هي أنّ اليهود truth: Jews raped and stole

truth: Jews raped and stole اغتصبوا الأر Palestinian land and there is no justice.

الحقيقة التاريخية تعني أنّ هنالك حقيقة ترتبط بتاريخ، وليس هناك طربقة للخروج منها.

The historical fact took place in the past and there is no way to escape it.

الواقع التاريخي حصل في الماضي و لا مهرب منه.

The historical reality is something that happened in the past and there is no escape from it.

الحقيقة التاريخية هي ما يعيشه الشعب الفلسطيني من قهر، وذلك دون وجود عدالة وإنصاف له في المجتمع الدولي.

A historical truth is the oppression and injustice in which the Palestinian people live without justice and equity in the international community.

The historical fact is

documented and exists

الحقيقة التاريخية هي الحقيقة الموثقة والموجودة فعلا، وتروي هذه الصور حقيقة تاريخية لما حدث في فلسطين بما لا يدع مجالاً للشك والجدال التاريخي حول حدوث أو عدم حدوث هذه وبالدليل المادي الملموس وضع الفلسطينيين في الماضي عند وقوع النكبة.

already. These pictures tell the historical fact of what has undoubtedly happened in Palestine and the historical controversy on these events happening or not. These pictures show tangible, material evidence of the Palestinians' situation in the past when the *Nakba* occurred.

الحقيقة التاريخية: تعكس هذه الصور حقيقة الحرب وضد من كانت الحرب موجهة، فالحرب ترتكز على جيش ضد أناس أبرياء لا علاقة لهم بالحرب. أمّا فيما يتعلّق بالعدالة التاريخية فأنا لا أؤمن بها، لكن لعل هذه الصور ستوضّح الحقيقة لتحقيق هذه العدالة والوصول إليها

reflect the war and those who were targeted by it. The war was fought by the army and soldiers against innocent people that had nothing to do with it. I don't believe in historical justice, but perhaps the pictures will show the truth to achieve this justice.

Historical truth differs from

Historical truth: these photos

الحقيقة التاريخية تختلف عن العدالة التاريخية. فالحقيقة موجودة في هذه الصور لصالح الشعب الفلسطيني، أما العدالة التاريخية فالكل يسيّر ها حسب مصالحه، والأقوى سلاحًا هو المنتصر!

historical justice. The truth is there and you can see it in the photos in favor of the Palestinian people. Historical justice can be manipulated in the hands of the powerful and according to interests. He who has the powerful tool is the winner!

الحقيقة التاريخية: ليس هناك حقيقة تاريخية كاملة، فهذا أمر نسبي لأنه يروي الحقيقة أكثر من شخص، والأغلب كل يرويها حسب مصالحه. إلا أنه في اعتقادي تعكس الصور الحقيقة نوعًا ما، لأنها هي، بحد ذاتها، حقيقة تعكس الظروف التي كانت موجودة فعلا. بالنسبة للعدالة فهي غير موجودة.

Historical truth is something relative. There is more than one truth, sometimes he who tells the truth tells it according to his own interest. Photos reflect historical truth, because in and of themselves they are true, they reflect situations and conditions that existed in reality. As for justice, it doesn't exist.

لا أستطيع أن أجزم بأنّ هذه الصور تعبّر عن حقيقة تاريخية، لأنني متأكدة أنّ الحقيقة أسوأ بكثير من الصور. أمّا العدالة فأنا لا أعرف معناها، لأنني منذ ولدت وأنا أعيش تحت ظلم الإسرائيليين، فلا أستطيع وصف شيء لم أعشه.

pictures reflect a historical truth because I'm convinced that the reality is worse than the pictures. As for justice, I don't know its meaning, for since I was born, I live in the injustice caused by Israelis. I cannot describe something I didn't experience.

I cannot determine if these

تعني الحقيقة المرة التي يرفض البعض الاعتراف بها أو الموافقة عليها وينكرها لكن، تبقى حقيقة ربما تعكس هذه الصور وجه هذه الحقيقة، وليس كلها.

Historical truth is the bitter truth that some people refuse to acknowledge, they deny it but it is still truth. The photos reflect one side of truth, but not all the truth.

The historical truth is what

happened and what is

الحقيقة التاريخيّة هي ما حدث وما يحدث، لكن يجب أن تكون حقيقة. أمّا العدالة التاريخية فيمكن أن لا تحدث، وذلك لأن الفلسطينيين تم تهجير هم وهذه حقيقة تاريخية، أما العدالة التاريخية فتكون في حق عودة ومنازلهم، لا أن يكونوا لاجئين في مناطق ودول.

happening, but it must be true. As for historical justice, it might not become real, since the Palestinians were expelled and this is a historical truth. As for historical justice, it is the right for Palestinians to return to their lands and homes, and not to be refugees in other areas and countries.

الحقيقة أو العدالة التاريخية تعني الاعتراف باللاجئ الفلسطيني وبجميع اللاجئين، بأن هذه الأرض هي أرض فلسطين وطنهم الأصليّ. نعم، هذه الصور تمثل الشعب لحظة الانتقال من البيت الأصلي حيث يعبرون المياه ليعيشوا في بيوت سيئة وبسيطة ويتعلّموا تحت الخيام.

Truth or historical justice means recognizing the Palestinian refugees and all other refugees, establishing that this land is their original homeland. Yes, these pictures represent the people on the transition from the original home they were used to, and crossing the waters to live in dreadful and simple homes

أنا أعتقد بأننا نرى في الصور عدالة تاريخية. الصورة تعبّر عن الحقيقة وعن الواقع الذي لا نستطيع الكذب ونسيانه.

There is historical justice in the photographs: it touches a reality that we cannot deny or forget.

and study in tents.

الحقيقة التاريخية – حقيقة الماضي، دونما تشويه. العدالة التاريخية – تحمل في طياتها جزءًا من الحقيقة التاريخية، لكن تتيح مجالا للمصلحة في داخل البلدة. قسم من الصور – حقيقة تاريخية والقسم الآخر – عدالة تاريخية.

Historical truth is the truth of the past without distortions. Historical justice can include part of the historical truth, but it is also influenced by interests existing at the time. Part of the pictures represents historical truth and part of the pictures show historical justice.

Historical truth: dry facts, final

حقيقة تاريخية — حقائق جافة، أرقام ومعطيات لا اعتراض عليها. في اللحظة التي نبدأ فيها باستخدام تعابير أكثر توصيفية فإننا نكون بصدد رواية. الصور تعرض رواية تشكل أساس التاريخ. لا يمكن رواية أو فهم ما حصل. ولذا، يجب التفسير وملء الناقص وإدخال صبغة رسمية.

numbers to be agreed upon. As soon as you begin to use more theoretical concepts, such as pain, happiness, etc., it becomes a narrative. The pictures represent a narrative that is mainly history. We cannot tell or understand everything that happened however, which is why we must fill in what is missing by interpreting, expanding and

adding official details.

حقيقة تاريخية – لا شك عندي بوجودها، مع كل التحفظات. العدالة التاريخية هي مصطلح لا أساس له. يوجد فقط تفضيل للقوة. الصور تعكس برأيي حقيقة تاريخية، بينما العدالة التاريخية هي، كما قلت، عديمة الحده ي

I have no doubt that there is historical truth. Historical justice is ridiculous; there is only superiority of power. The pictures in my view reflect historical reality or truth, but historical justice is irrelevant.

نعم، إنها تعكس فعلا حقيقة تاريخية، لكن العدالة التاريخية ليست موجودة في جميعها. صورة العائلة مع الطفلة الصغيرة من مخيم للاجئين تثير فعلا شعورًا بانعدام العدالة. التاريخية، برأيي، تكون مغلوطة أحيانًا، لكن أحيانًا لعدم وجود بديل آخر. الحقيقة التاريخية يجب أن تعكس الخلفية والحدث كما حصل في التاريخ.

Not in all photos we can find historical justice. However, the photo of a family with a small child in a refugee camp evokes a feeling of injustice. This is wrong, but sometimes there is no choice. Historical truth must reflect the background and the event as it happened in history

بالنسبة لي، هذه مصطلحات يستخدمها ذوو النفوس الجميلة لأنها مصطلحات مرنة ومتغيرة طبقًا لظروف الشخص نفسه. فحينما يكون الأمر ملائمًا له وحين يكون الأمر مريحًا له يختار مصطلحات أخرى. أنا لا أعتقد بأن هذه الصور تعكس حقيقة/ عدالة وإنما تعكس أحداثًا تاريخية ينبغي النظر إليها وتوصيفها في سياقها.

pictures show a leftist, pro
Palestinians moralist view
because the concepts in
the photos are very leftist
and change along the
circumstances. I do not think
photos represent truth/justice.
History should be seen in
context.

From my point of view the

بالنسبة لي، إن الحقيقة التاريخية هي ما حصل فعلا، شئنا أم أبينا. العدالة التاريخية ستكون صعبة للغاية بالنسبة لي هنا، لأنّه ليس عندي أي شيء سلبيّ ضد هؤ لاء الناس، بل حتى على العكس من ذلك.

'historical truth' is what happened, regardless of whether we want it or not. 'Historical justice' is just too hard for me to apply here because I don't have anything against these people and even the opposite is true.

From my point of view,





تمير سوريك هو أستاذ كبير في مجال علم الاجتماع ودراسات إسرائيل يُدرّس في جامعة فلوريدا. تخرّج من الجامعة العبرية في القدس (2002) ودرَّس، سابقًا، في جامعة كورنيل وجامعة ميريلاند. تتركّز أبحاثه حول السيرورات التي تتشكّل بحسبها الهويّات الإثنيّة والقوميّة. تركّز دراسته لهذه

السيرورات على الديناميكيّات الاجتماعيّة-التاريخيّة، علاقات السُّلطة، الذاكرة الجماعيّة، الانتماء الديني، والرياضة. كتب سوريك:

'Arab Soccer in a Jewish State: The Integrative Enclave' (Cambridge University Press, 2007).

كما نشر الدراسات عن المجتمعين الإسرائيلي والفلسطيني، على نطاق واسع.

### محمود يزبك



محمود يزبك هو أستاذ في التاريخ الفلسطيني، يُدرِّس في قسم تاريخ الشرق الأوسط بجامعة حيفا ورئيس هيئة الإدارة في عدالة: المركز القانون لحقوق الأقليّة العربيّة في إسرائيل. أوّل عربيّ يُنتخَب رئيسًا لمعهد الدراسات الإسلاميّة والشرق أوسطيّة في إسرائيل، (MEISAI)، وهو معهد الأبحاث الرئيسي للباحثين في مجالي الشرق الأوسط والإسلام في إسرائيل. درس في جامعة العبريّة في القدس الغربيّة، وفي أوكسفورد. مؤلف كتاب:

Haifa in the Late Ottoman Period, 1864-1914: *A Muslim Town in Transition* (Leiden: E. J. Brill, 1998).

كما نشر على نطاق واسع عن القضايا الاجتماعية والمسائل المتعلّقة بالمجتمع الفلسطيني الحديث.

## مناحم كلاين



مناحم كلاين هو أستاذ كبير في قسم العلوم السياسية في جامعة بار إيلان، إسرائيل. نشط، منذ 1996، في العديد من المفاوضات غير الرسمية مع النظراء الفلسطينين.

في تشرين الأوّل 2003، وقع د. كلاين اتفاقيّة جنيف، مع عددٍ من المفاوِضين الإسرائيليّين والفلسطينيّين البارزين.

يحمل كتابه الأخير العنوان التالي:

His latest book is The Shift: Israel - Palestine

from Border Conflict to Ethnic Struggle, November 2010 by C, Hurst and Columbia University.

# إيهاب السلول



أيهاب السلول هو أستاذ مساعد في قسم الأدب المقارن والإعلام في جامعة ماستريخت، وزميل بحث في كلية أمستردام للتحليل الثقافي (أسكا)، جامعة أمستردام

وُلد السلول (1973) وترعرع في مخيّم جباليا للاجئين/ قطاع غزّة. درسَ الأدب الإنجليزيّ والعلوم السياسيّة (اللقب الأول، 1997) في جامعة بيرزيت/ فلسطين، والأدب الإنجليزيّ والاتصالات السياسيّة (اللقب الثاني، 2001)، التحليل الثقافي

(اللقب الثالث، 2002)، والتحليل الثقافي والأدب المقارن (لقب الدكتوراة، 2009) في جامعة أمستردام/ هولندا.

تضمّ مجالات اهتمامه في التدريس والبحث، دراسة الذاكرة الثقافيّة وسياسة الهويّة في عصر العولَمة، الشتات والهجرة، النظرية النقديّة والثقافة البصريّة، إضافةً إلى الفِكر السياسي المُعاصِر في الشرق الأوسط، مع التركيز على المجتمعيْن الفلسطينيّ والإسرائيليّ.





سامي عدوان هو أستاذ في التربية ومدرِّبٌ للمدرِّسين في كلية التربية بجامعة فلسطينية. المدير الفلسطيني والشريك في تأسيس معهد بحوث السلام في الشرق الأوسط (برايم). يركّز بحث الأستاذ عدوان على التعليم الفلسطيني، على دور التعليم والكتب التدريسية في بناء السلام، وعلى التعليم الديني والتعايش بين الأديان والمعتقدات المختلفة. حرر عدوان كتابًا عنوانه: "المشاركة والمصالحة: الشرط المسبق للعدالة" (2011) "المشاركة

والمصالحة: الشرط المسبق للعدالة" باللغة الإنجليزيّة مع أرمين وايلدفيور من جامعة كولن، كما يعمل على تحرير كتاب آخر عن أجهزة التعليم وتعليم المدرّسين في النرويج وفلسطين مع زملاء من كلية جامعة فيستفودل بتونسبيرغ.





وُلدتُ وترعرعتُ في القدس الغربيّة. تحمل اللقب الثالث في موضوع الأنثروبولوجيا الاجتماعيّة من جامعة أوكسفورد (2001)، وتدرِّس في قسم المعلوم السلوكيّة في مركز روبين الأكاديمي. تناول بحثها الذاكرة الفلسطينيّة والإسرائيليّة عن 1948، وهي مُهتمَّة حاليًّا بالخرائط الذهنيّة والتصوّرات الجغرافيّة. تضمّ منشوراتها ما يلي:

Remembering Palestine: Beyond National Narratives (Cambridge University Press, 2011)

and Shadows of War: A social history of silence in the Twentieth Century, an edited volume with Ruth Ginio and Jay Winter (Cambridge University Press, 2010).

وعامة. الأماكن صغيرة ومزدحمة، و %70 من الفلسطينيين يعيشون في غزة تحت هذه الظروف. إنّ غزة وبنغلادش هما أكثر الأماكن ازدحامًا في العالم. رغم ذلك، إنّ المخيّمات التي تتميّز بأسوأ ظروف معيشيّة للاجئين الفلسطينيّين هي تلك الواقعة في لبنان. فالحكومة اللبنانيّة لا تسمح للاجئين الفلسطينيّين حتّى بترميم وإصلاح منازلهم. لا تزال شبكة الصرف الصحّي مفتوحة في الشوارع. شبكة الكهرباء مُركّبة بشكلٍ سيّء، والمياه مُتاحة بشقّ الأنفس. في الخلاصة، مخيّمات اللاجئين ليست أماكن عيشٍ مناسبة للناس. هناك حاجة لحلّ سياسيّ لإنهاء العيش في مثل هذه الظروف. إنّ اللاجئين الفلسطينيّين يملكون الحقّ في العودة إلى أماكن سكناهم بموجب القانون الدوليّ. يجب ألاّ تستمرّ النكبة، ويجب أن تنتهى عاجلاً لا آجلاً.

إنّ النكبة لم تبدأ في 1948 ولم تنته هناك. فعليًا، تمثّل 1948 ذروة وقمة الكارثة الفلسطينيّة، غير أنّ النكبة بدأت مبكّرًا مع انعقاد المؤتمر الصهيونيّ الأول عام 1897، ولا تزال مستمرّة إلى اليوم الحاضر. إنها ليست حدثًا فحسب؛ بل إنها لا تزال بُعدًا مهمًّا في الخطاب الصهيونيّ. وهو الخطاب الذي لم يتغيّر منذ ذلك الحين، للأسف.

لا يزال الفلسطينيون - حتى أولئك الذين يعيشون في ظلّ السلطة الوطنية الفلسطينية - يتعرّضون لكلّ أنواع النكبة: تدمير منازلهم، تعرّضهم للقتل أو للإصابة أو للسَّجن، مصادرة أراضيهم باستمرار، كما أن طردهم من بيوتهم وأراضيهم هي عمليّة لا نهاية لها، الاستمرار في معاناتهم الاجتماعية/ النفسيّة في مخيّمات اللاجئين، وبوصفهم ضحايا، لم يعترف أحدٌ، حتى الآن، بمسؤوليّته عن المعاناة التي يعيشونها، وقد تعبوا من انتظار العودة إلى بيوتهم. تستمر هذه الممارسات ولكن ضمن نطاقات وإيقاعات مختلفة، إلى اليوم.

65

من الممكن ملاحظة ذلك في صور هذا الألبوم وفي ردود الطلاب عليها. تمثُّل الصور تصنيفات مختَّلفة للمعاناة الإنسانيَّة و الصدمة النفسيَّة. إنها تمثُّل جوانب معيّنة من اليأس والعذاب. إنها تُظهر أناسًا وقد انتابهم الحزن؛ تُظهر بيوتهم وقد دُمِّرَت، تُظهر هم وقد جُردوا من ممتلكاتهم ليُتركوا بلا شيء. كيف أمكنَ لذلك أن يحدث لأيّ كائنَ بشريّ؟ أيّة جرائم ارتكبوها ليستَحقوا مثل هذا المصير؟ إنّ الطلاب الفلسطينيّين ومعظم الإسر ائبليّين يتعاطفون مع الأشخاص الذين يظهرون في الصور. إنَّهم قلقون، غاضبون ومذهولون من ﴿ أنّ مثل هذه الأمور يمكن أن تحدث لأخيهم الإنسان. عندما اكتشف الطلاب الفلسطينيّون أنّ هذه الصور تُظهر الاجئين فلسطينيّين، شعروا بالغضب وبدأوا بالحديث عن حكاياتِ سمعوها من آبائهم. في بعض الحالات، ربطوا ذلك بالحياة التي يعيشونها هم أنفسهم، أو تلك التي لا يزال يعيشها اللاجئون. ربط بعض الطلاب الإسر ائيليّين هذه الصور بالصور التي شاهدوها لليهود في المحرقة. في كثير من الأحيان، ربطوا ما شاهدوه في الصور بموقفهم الْخَاصِّ. لكن، كَثيرًا ما انتابتهم ردود فعل عقلانيّة للغاية تجاه الصور على سبيل المثال، كثيرٌ منهم عبر عن الرأيّ القائل بأنّه "لو لم يحدث ذلك، لما كانت لنا دولة الآن".

عندما يُسأل لاجئ فلسطيني عن أصله، يقول فورًا "أنا من حيفا، أو يافا أو بيت جبريل أو تل الصافي "39. أو يقول "المخيّم ليس وطني. إنه ليس سوى مكانٍ أمكثُ فيه إلى أن تسنح لي الفرصة بالعودة". الوطن في التفكير الفلسطيني جزءٌ جو هريّ من الهويّة. فهو يشير إلى مناطق جغرافيّة معيّنة، كان الأجداد يعيشون فيها، وحيث يشعرون فيها بنوع من الانتماء. يُشكّل الوطن هدفًا سياسيًا مرتبطًا بحقّ العودة. وعليه، إنّ المعنى الفلسطينيّ للوطن يختلف عن المعنى المتعارف عليه بشكل عامّ.

لقد تحسنت الحياة في مخيّمات اللاجئين ببطء خلال السنوات، لكنها لا تزال أماكن مزدحمة تتخلّلها شوارع ضيّقة تفتقر إلى مساحات أو حدائق مفتوحة

بالتخطيط المنهجيّ الذي استهدفَ طرد الفلسطينيّين. ويرتكزون في آرائهم على الشعارات الأساسيّة للأيديولوجيّا الصهيونيّة، مثل "أرض الميعاد"، "أرض بلا شعب لشعب بلا أرض" و"الوطن اليهوديّ". كما أنهم يشيرون إلى "الخطّة د" التي تتيح، بشكلٍ أساسيّ، للمنظّمات اليهوديّة، طردَ الفلسطينيّين من أراضيهم وبيوتهم.

ينطوي الموقف الإسرائيلي الرئيسي على أنّ الفلسطينيّين قد هربوا برغبتهم وبمساعدة قادتهم. حتى في بعض الحالات التي طُلب منهم فيها البقاء، فقد رفضوا ذلك. إبّان الحرب والنزاع، يغادر الناس طلبًا للأمان، وهذا ما حدث للفلسطينيّين. لكن، تجدر الإشارة إلى أنّ بعض الإسرائيليّين يتّخذون موقفًا مفاده أنّ إسرائيل تتحمّل مسؤوليّة جزئيّة عن نشوء أزمة اللاجئ الفلسطيني.

64

عندما يتعلُّق الأمر بالحلِّ، نجدُ أنَّ الموقف الإسرائيلي يعترف بظاهرة اللاجئين الفلسطينيين. ولكنهم ليسوا على استعدادٍ للسماح لهم بالعودة إلى بيوتهم وأراضيهم التي هي حقهم بموجب قرار الأمم المتحدة رقم 194، المادة 11. مؤخّرًا، صرَّحَ نَتنياهُو، رئيس الحكومة الإسرائيليّة الحاليّ، قائلاً: "ليس هناك شيءٌ يُدعى حقّ العودة". تسيبي ليفني، عضو الكنيست الحالية ورئيس حزب كدّيما السياسي الإسرائيلي، اقتُبّسَت، كذلك، تقول "إنّ عدد الفلسطينيّين الذين سيعودون إلى إسرائيل هو صفر ". من جهة أخرى، يمكنهم العودة إلى دولة فلسطين المستقبليّة بأعداد محدّدة ولفتراتِ محدّدة. كان هناك عرضٌ غير رسميّ للسماح لنحو مائة ألفٍ من اللاجئين الفلسطينيّين بالعودة، غير أنّ ذلك يكون على نطَّاق لمّ شمل العائلة، فقط ليس في نيّة إسر إئيل، كذلك، تحسين وضع اللاجئين، وهو ما يبرّر الادّعاءات الديموغرافيّة الإسرائيليّة بوصفها سببًا لعدم فعل ذلك. رغم وجود مستوياتٍ معيّنة من التعاطف على مستوى المشاعر بين بعض الإسر ائيليّين تجاه اللاجئين الفلسطينيّين وما مرّوا به، إلا أنها غالبًا لا تصل إلى المستوى العقلاني. تجدون معظم الإسر ائيليّين يقولون إنّ "ما حدث قد حدث في الماضي؛ لا يمكننا إعادة الساعة إلى الوراء ... دعونا ننظر قدُمًا".

يرتكز الموقف الفلسطيني على قرار الأمم المتحدة رقم 194 وعلى القوانين الدولية: حقّ العودة وحقّ التعويض. دُعيَت إسرائيل إلى السماح لـ200,000 فلسطيني بالعودة الفوريّة بعد قرار التقسيم رقم 181 وقرار 194 الصادرين عن الأمم المتحدة. لكنّ ذلك لم يحصل على أرض الواقع. حقُّ العودة هو حقَّ فرديّ يسري مفعوله على كلّ اللاجئين وأولادهم. إنّ معظم اللاجئين الفلسطينيّين يرغبون في العودة والعيش حتى في ظلّ سُلطة إسرائيليّة. أمّا أولئك الذين لا يرغبون في العودة، فيجب أن يحصلوا على تعويض مقابل ممتلكاتهم، أراضيهم، خساراتهم البشريّة وصدمتهم النفسيّة والاجتماعيّة. في حين أنّ إسرائيل تسمح لأيّ يهوديّ بأن يعيش في إسرائيل بموجب قانون في حين أنّ إسرائيل المسلمينيّن الذين طُردوا منذ 63 عامًا، فقط. حقّ العودة اللهوديّ و العبش في مخبّمات اللاجئين: الممتلكات و العبش في مخبّمات اللاجئين:

النوع الثاني يتألف من أولئك اللاجئين الذين طُردوا في 1948 واستقرّوا في أجزاء بقيت من فلسطين، دُعيَت لاحقًا بالضفة الغربيّة وقطاع غزّة. النوع الثالث يتألّف من أولئك اللاجئين الذين طُردوا إلى الدوَل القريبة مثل لبنان، وسوريا والأردن أو إلى دولٍ أخرى في 1948. إنّ العدد الإجماليّ للنوعيْن الثاني والثالث يُقدّر بـ750,000 فلسطيني.

النوع الرابع هو مجموعة الفلسطينيين الذين طُردوا في حرب 1967 وتوجّهوا، في الأساس، إلى الأردن ومصر ويطلق عليهم أيضًا النازحين. كان تعدادهم نحو 400,000 فلسطيني.

النوع الخامس يتألّف من أولئك الفلسطينيّين الذي طُردوا منذ 1967 حتى الوقت الراهن، لأنهم سافروا إلى خارج البلاد ومدّدوا إقامتهم المسموح بها خارج البلاد، أو لأنهم لم يتمكّنوا من العودة في الوقت المحدّد الذي أُعطيَ لهم، وبالتالى بقوا في الخارج ولم يُسمح لهم بالعودة.

النوع السادس هم أولئك الفلسطينيون الذين يعيشون في القدس الشرقية العربية (التي وقعت تحت الاحتلال في 1967) ولم يتمكّنوا من الحفاظ على أماكن إقامتهم بسبب القوانين الإسرائيليّة، حيث أُجبِروا على التحوّل إلى الاجئين في مدنٍ وبلداتٍ فلسطينيّةٍ أخرى في أنحاء الضفّة الغربيّة.

النوع السابع هم أولنك الفلسطينيون الذين خسروا بيوتهم واضطروا إلى الرحيل أو لم يُسمَح لهم بالبقاء فيها نتيجة لجدار الفصل الذي بدأت إسرائيل ببنائه عام 2002. بني الجدار، بشكل رئيسي، على الأراضي التي تم احتلالها عام 1967، ليشق طريقه داخل المناطق الفلسطينية المحتلة وخارجها، ويطوق أماكن الإقامة الفلسطينية، ويفصل الأحياء ويقسم العائلات ويعزل بعض.

في المجموع، هناك نحو 6.5 ملايين لاجئ فلسطيني. %56 منهم لا يزالون يعيشون في 69 مخيمًا للاجئين، تنتشر في أنحاء مختلفة من الضفة الغربيّة، قطاع غزّة، الأردنّ، سوريا ولبنان. تمكّن بعض منهم من الخروج من المخيّمات والعيش في مدن وقرى، باستثناء لبنان، التي لا يزال فيها اللاجئون ممنوعين من مغادرة المخيّمات أو حتى العمل في نحو 73 مهنة أو ترميم منازلهم الآيلة للسقوط. لا يزالون يُعتبرون لاجئين. يصل العدد الكليّ للشعب الفلسطينيّ، اليوم، إلى نحو 11 مليون نسمة؛ نحو %55 منهم هم من اللاجئين.

روايات مختلفة عن الأسباب والحلول الخاصة باللاجئين الفلسطينيين: هناك روايات مختلفة، بل حتى متعارضة، نتعلق بالأسباب التي تقف وراء أزمة اللاجئ الفلسطيني بين الفلسطينيين والإسرائيليين. إنّ هذا الاختلاف، يتزايد أكثر عندما يصل إلى فكرة الحلول. تُحمِّل الروايات الفلسطينية الرئيسية، المسؤولية الكاملة لإسرائيل وللأيديولوجيا الصهيونية، إلى جانب الانتداب البريطاني. إنهم يتهمون المجموعات اليهودية في ذلك الوقت

عن فقدان بيوتهم وأراضيهم. لكنّ القوّات الإسرائيليّة لم تسمح لهذه السيرورة بالبدء، بل إنها أطلقت النار على الفلسطينيّين الذين حاولوا فعل ذلك، وقتلتهم. لم يكن بإمكان المجتمع الدوليّ فرض مبادئه، لأسباب مختلفة. كان ذلك، ولا يزال يُعتبَر من جانب الفلسطينيّين مؤامرةً دوليّة ضدّهم. استمرّت إسرائيل بطرد الفلسطينيّين حتى بعد 1948 وعلى مدار القرن الـ20، مستخدمة ممارسات ووسائل مختلفة، من قبيل: إصدار تصاريح إقامة وحركة، إثبات أماكن الإقامات، نفي وطرد، وكذلك عبر فرض قيود على السفر. أمّا المحاولات غير الرسميّة الأخرى لحلّ مشكلة اللاجئين الفلسطينيّين، مثل مبادرة جنيف، فقد لاقت الفشل، أيضًا. تتناول مبادرة جنيف مشكلة اللاجئين بصفتها مسألةً الساسيّة. لقد حجّمتها وحدّدتها بصفتها مسألة أنساسيّة. لقد حجّمتها وحدّدتها الذين يمكنهم العودة حسب معايير معيّنة وليس من منطلق حقّ سياسيّ يحقّ الذين يمكنهم العودة حسب معايير معيّنة وليس من منطلق حقّ سياسيّ يحقّ للكلّ شخص ممارسته.

# لا تقبّل أو اعتراف بالمسؤوليّة

رسميًّا، لم يلتزم أحدٌ، حتى الآن، بتحمّل أيّ مسؤوليّة مباشرة أو رسميّة تجاه التسبّب بظاهرة اللاجئين. مع ذلك، وبوصفها ظاهرة، فقد تم الاعتراف بها وذِكرها إبّان حرب 1948 ونتائجها. يظهر فحص الخطاب الرسمي الإسرائيلي الآن، أنّ مشكلة اللاجئين نشأت، عِلمًا بأنّ الأشخاص الذين يقفون وراءَها أو تسبّبوا فيها لم يُذكروا. تجدر الملاحظة بأنّ بعض الأطراف الأخرى تحمّلت مسؤوليّة جزئيّة عن المشكلة؛ كالبريطانيّين، والقادة العرب واللاجئين أنفسهم، مثلاً. تحدث بعض "المؤرّخين الجُدد" الإسرائيليّين، من أمثال بيني موريس وإيلان بابي، علانيّة، عن مسألة الطرد الفلسطيني عام 1948 وعن مسؤوليّة الحكومة الإسرائيليّة عنها.

إننا نتعامل مع حالةٍ لا يعترف فيها أحد بأخطائه، حالةٍ لا أحدَ فيها مستعدٌ لأن يعترف بها، رسميًا، وبدوره في المشكلة. نتيجةً لذلك، ليس هناك استعدادٌ لتحمّل أيّة مسؤوليّة عن الحلّ أو تحقيق العدالة والمصالحة. إنّ ذلك، بحدّ ذاته، يُعتبر استمرارًا لنكبة الفلسطينيّين.

بوصفهم ضحايا للأيديولوجيّا الصهيونيّة، يحتاج الفلسطينيّون إلى أن تعترف الحكومة الإسرائيليّة بدورها في المأزق، أن تعترف بالمسؤولية وأن تُظهر استعدادها لتصحيح 36 عامًا من الغُبن. إضافةً إلى ذلك، بما أنّ العدالة هي عنصر هامّ في المصالحة، فإنّ إنكار الحكومات الإسرائيلية المستمرّ يشكّل صعوبةً بالغة في التوصّل إلى اتفاقيّة سلام نهائيّة وشاملة.

# أنواع اللاجئين الفلسطينيين:

هناكً أنوع كثيرةٌ من اللاجئين الفلسطينيّين، وذلك حسب فترة طردهم أو الشكل الذي تمّ طردهم به.

النوع الأولَّ يتألف من أولئك اللاجئين الذين طَردوا من أماكن إقامتهم إلى مناطق قريبة في إسرائيل، ولم يُسمَح لهم، أو مُنعوا من العودة إلى أماكنهم

# النكبة: الكارثة الفلسطينية مستمرة

سامى عدوان

مصطلح "النكبة" في اللغة العربيّة يعني "الكارثة"، "الفاجعة الكبرى" و"الفقدان الكبير". استُخدم المصطلح لأوّل مرّة لوصف الحالة الفلسطينيّة مباشرةً وبعد نتيجة حرب الـ 1948.

إنّ الفلسطينيّين الذين عاشوا يومًا بازدهارٍ ورخاء في بيوتهم وأراضيهم، وجدوا أنفسهم، فجأة، مطرودين ومُقتَلَعين، ما اضطرّهم، بالتالي، أن يصبحوا لاجئين. لقد خسروا كلّ شيء، بيوتهم، أراضيهم، ممتلكاتهم الماديّة والممتلكات الأخرى (الكتب، الصور، الثياب، الأثاث وأواني المطبخ، وما إلى ذلك). فصلت العائلات بعضها عن بعضٍ وشُنتّت، دُمَرَت مجموعاتهم، أحياؤهم ومجتمعاتهم. مع أخذ ذلك بعين الاعتبار، فإنّ معنى "النكبة" يضمّ فقدان المقوّمات، كذلك. أصبح "مأزق الفلسطينيّين" يشمل حالاتٍ من الحرمان الاجتماعيّ، الثقافيّ، التاريخيّ والسياسيّ. أثر كلّ ذلك، بشكلٍ كبير، على المجتمع الفلسطينيّ، هويّته وتطلّعاته.

أثر هذا الألم والصدمة، بقسوة، على الجيل الأول من اللاجئين الفلسطينيين. غير أنّ هذه المشاعر تجاوزت هذه الأجيال واستمرّت في التأثير، بقوّة، اليوم. ليس على المرء إلا النظر إلى مقوّمات شخصيّاتهم، أفعالهم وطريقة عيشهم لليدرك ذلك. فرغم وضعهم الاجتماعيّ-الاقتصاديّ، لا يزال الجيل الثاني، والثالث وحتى الرابع من اللاجئين، في الوقت الحاضر، يحمل معه الشعور المرير بالفقدان، الألم، الذنب والشعور بأنه يعيش غريبًا.

يستمر اللاجئون الفلسطينيّون في العيش مع حكايات أجدادهم وذكرياتهم. يحلمون يومًا ما بالعودة إلى بيوتهم وأراضيهم واستعادة ما هو من حقّهم. لعل أكثر الجوانب ألمًا في حالتهم هو عدم وجود شيء مؤكّد بالنسبة لوقت حدوث ذلك، أو ما إذا كان سيحدث أساسًا. يبدو أنّ المسألة لم تستقطب الاهتمام المناسب؛ ما جعل اللاجئين الفلسطينيّين يجدون أنفسهم في مأزق متمثّل بتجاهلهم في اتفاقات أوسلو. إضافة إلى ذلك، إنّ المحادثات الرسميّة اللاحقة، والمفاوضات بين إسرائيل وفلسطين، لم تتناول مسألة اللاجئين بشكل شامل، أو الإشارة إلى قرار الأمم المتحدة رقم 194 بصفته أساسًا لحلّ مشكلة اللاجئين. يُعتبر ذلك إشكاليًّا لأنّ القوانين والأنظمة الدوليّة تسمح للاجئين الذين طُردوا أو هَربوا إلى أماكن آمنة أثناء الحروب/النزاعات بالعودة إلى بيوتهم وأراضيهم مع انتهاء الحروب/النزاعات. إن بدء عمليّة بلعودة إلى الوطن كان يجب أن تبدأ بعودة اللاجئين الفلسطينيّين، فورًا، بعد حرب 1948، مطبّقة بذلك قرار الأمم المتحدة رقم 194 ومقدّمة تعويضًا لهم حرب 1948، مطبّقة بذلك قرار الأمم المتحدة رقم 194 ومقدّمة تعويضًا لهم حرب 1948، مطبّقة بذلك قرار الأمم المتحدة رقم 194 ومقدّمة تعويضًا لهم حرب 1948، مطبّقة بذلك قرار الأمم المتحدة رقم 194 ومقدّمة تعويضًا لهم حرب 1948، مطبّقة بذلك قرار الأمم المتحدة رقم 194 ومقدّمة تعويضًا لهم

تمّت مقابلتهم يعون هذا الفارق التاريخيّ الدقيق).
وعلى نحو شبيه، إنّ صورة الضعف اليهوديّ ثنبّه الفلسطينيّين الذين أُجريَت معهم المقابلة. بالنسبة لإحدى الفلسطينيّات، وهي طالبة من جامعة فلسطينية، ثثير صورة بيوت مدمّرة في كيبوتس نيجبا، نتيجة المغارات المصريّة الجويّة في 1948، مقارنة مباشرة لمستويات اتّخاذ دور الضحيّة لدى كلّ من الطرفيْن: "أفكّر بماذا حلّ بالأناس الموجودين في هذه البيوت! وما مصيرهم! هل هو العيش في خيام حالهم كحال أيّ لاجئ أم توفّرت لديهم بيوتٌ أفضل من هذه البيوت". طالب آخر من جامعة فلسطينية كان أكثر مباشرةً في الإصرار على أنه لو كان بإمكان الإسرائيليّين الادّعاء بأنّهم ضحايا، فهم ضحايا أنفسِهم: "على نفسها جنت براقش. يذوقون مثلما ذاق اللاجئون." بيضح جليًّا بين الذين تمّت مقابلتهم من الإسرائيليّين والفلسطينيّين، أنّ يتضح جليًّا بين الذين تمّت مقابلتهم من الإسرائيليّين والفلسطينيّين، أنّ المجموعتيْن صعب، ليس بسبب وضعيّتهما المختلفة في الصراع فحسب، المس بسبب وضعيّتهما المختلفة في الصراع فحسب، وإمّا لأنّ الصور المُنتقاة لهذا المشروع تكاد لا تحتوي على إشارات للشجاعة وإنّما لأنّ الصور المُنتقاة لهذا المشروع تكاد لا تحتوي على إشارات للشجاعة وإنّما لأنّ الصور المُنتقاة لهذا المشروع تكاد لا تحتوي على إشارات للشجاعة وإنّما لأنّ الصور المُنتقاة لهذا المشروع تكاد لا تحتوي على إشارات للشجاعة وأيّما لأنّ الصور المُنتقاة لهذا المشروع تكاد لا تحتوي على إشارات للشجاعة

60

الفلسطينية

59

جيش الدفاع الإسرائيلي. تُعتبر الثقافة الشعبيّة الإسرائيليّة جزءًا لا يتجزّأ من المظاهر التي تبني، اجتماعيًّا، العلاقة بين الجانبيْن، مثل التمثيل العسكريّ الظاهر في الاستعراض الذي يُقام في أوشفتس سنويًّا. هنا، تُذكِّرُ الصورةُ ذلك الذي تمّت مقابلته، بدوره كمُحتَلّ. تمّت عقلنة هذا الدور وشرعنته عبر العناصر التالية: 1. ذلك ضروريٌّ لتحقيق حريّة الشعب اليهودي. إنه صراعُ شامل ضمن لعبة مجموع نقاطها صِفر – أيْ، خلعُ الفلسطينيّين ضحايا ضروريٌّ للبقاء اليهوديّ. إنّ هذا الموضوع يربط بين صورتيْ لاجئي 1948 وبين واقع الاحتلال اليوم. 2. إبعاد المسؤوليّة – القيادة الفلسطينيّة تختار العنف، والصور ثبيّن ردّ الفعل الإسرائيليّ فقط.

يمكن أن نجد موقفًا مشابهًا في الاقتباسات التالية التي كتبتها طالبة يهوديّة علمانيّة تُشير بها إلى صورة فلسطينيّين من عراق المنشية في أثناء عملية الطرد (الصورة 7):

نرى في الصورة عربًا (حسب الكوفيّات) يتمّ تحميلهم على قافلة شاحنات تقود – على ما يبدو – إلى مكان معيّن. لا أعرف ما إذا كان الحديث عن ضبّاط بريطانيين [...] تثير الصورة فيّ مشاعر الحزن، لأن ذلك كثيرًا ما يُذكّر بعمليّات نقل وتهجير تمّت ممارستها مع الشعب اليهوديّ في الكارثة، الذي تمّ نقله عن طريق قاطرات الحيوانات إلى معسكرات عمل وتجميع. هناك شعور بأن الظرف معروف جدًّا ومؤلم جدًّا، وأن العرب الذين يظهرون في الصورة لا يركبون شاحنات النقل، بموافقة تامّة، بل من خلال شيء من الترويض. آثم بعد قراءة الوصف – ت. س. [: "لا يزال فيّ حزن حقيقيّ ينتابني عندما أنظر إلى الصورة، إلاّ أن الحزن لا يزال محدودًا بحقيقة أنه من خلال عمليّات الإخلاء تلك، فرغت المناطق في الدولة ليحتلها اليهود العائدون من المهجر والشتات. سيكون ذلك نفاقًا، من ناحيتي، إنكار أن ذلك هو الحلّ الوحيد الذي من الممكن أن يكون، لذا فإنه مع الحزن والتماهي، هناك تفهّم لأن تكون هذه الطريقة هي – لربّما – الطريقة الوحيدة."

هنا، من جديد، يمكن تفسير التداعي الفوريّ مع المحرقة بأنّه نابعٌ من تعاطف إنسانيّ، كما أنه نابعٌ بصفته جزءًا من العِرق الذي اتّخذ دور الضحيّة. لعلّ التعبير الأساس في هذا النصّ هو "خيارنا الوحيد"، الذي لا يُردّد، فقط، صدى فرضيّة "إمّا نحنُ وإمّا هُم"، بل هو تخلعٌ عن أيّ مسؤوليّة أخلاقيّة. وعلى نحو غير نموذجيّ، إنّ عقلنة الطرد لا تتمّ عبر الجدليّة الشّائعة بأنّ اقتلاع الفلسطينيّين عبارةٌ عن محصّلة ثانويّة للدفاع اليهوديّ عن النفس في حرب بادر إليها العرب. هنا، تتعلّق الجدليّة مباشرة بالحاجة إلى "تطهير المناطق" للمهاجرين اليهود (تجدرُ الملاحظة إلى أنّ سكّان هذه القريّة، على وجه التحديد، طُردوا بعد الهدنة بين إسرائيل ومصر، وعليه فإنّ الحافز وجه السياسيّ-الديموغرافيّ الذي يقف وراءه واضح، رغم عدم التأكّد من أنّ الذين

اتّخاذ دور الضحيّة كورَقة رابحة

يمكن الآتخاذ دور الضحية أن يتعارض مع الكبرياء القومي، خصوصًا مع توجه داخلي نحو بناء تصوّر ذاتي. ولكن، الأهداف خارجية، يمكن الآتخاذ دور الضحية أن يكون ورَقة رابحة. في هذا السياق، تجدر الملاحظة إلى دور الضحية أن يكون ورَقة رابحة. في هذا السياق، تجدر الملاحظة إلى تمّت مقابلتهم، صوَر المحرقة. يُعتبر هذا التداعي الذهني دليلاً على المكانة المركزية التي تحتلها المحرقة في الذاكرة الجماعية المعاصرة للإسرائيليين اليهود، لكن هناك المزيد ليقال عن ذلك. عندما أدرك الإسرائيليون اليهود، الذين تمّت مقابلتهم، غلطتهم (في اعتقادهم أنّ اللاجئين الفلسطينيين هم يهود من ضحايا المحرقة) أخذوا يُحاولون، أحيانًا، تبرير هذا الخَلْط. تكشف هذه السيرورة عن جدلية خفية بين القدرة على التعاطف مع اللاجئين وحشد المحرقة للتنافس على لقب الضحية المُطلقة. خذوا، على سبيل المثال، النصّ المالى الذي كتبه رجلٌ يهوديٌ متديّن:

ليس هناك شك في أن صور اللاجئين الفلسطينيين وهم مطرودون من بيوتهم تذكّر المرء بالأوقات التي كنا فيها لاجئين، سواءٌ أكان ذلك في فترة المحرقة أو في فترات أخرى. إن النظر إلى هذه الصور لا يجعل المرء يشعر بالارتياح. إنها تذكّرني، كذلك، بأحداثٍ خبِرتُها من خدمتي في الجيش، عندما اضطررت إلى دخول بيوت فلسطينيّة لاعتقال رجالٍ "مطلوبين". أثناء عمليات الاعتقال، كان الأطفال الصغار والعجائز يُرغَمون، كذلك، على الخروج من بيتهم في منتصف الليل. في أوقات مثل هذه، تكون المشاعر صعبة للغاية، ولكن – وهذا تعارض كبير – إنني مستعد لفعل هذه الأشياء في حال كونها ضروريّة لا غير، من أجل تمكين اليهود من العيش كشعب حرّ في أرضهم. إذا كان هذا هو المطلوب، فهذا ما يجب على المرء فعله!! إذا كانت المسألة إمّا نحن وإمّا الفلسطينيّون – فلنكن نحن، مع كلّ الصعوبات. يجب أن نتذكّر بأننا لم نكن نحن الذين اخترنا المضيّ إلى حرب 1948، وقد دفع السكّان الفلسطينيّون ثمن أخطاء قيادتهم. إضافةً إلى ذلك، إنّ قيادتهم لم تعترف أبدًا بحقنا في الوجود هنا. لذلك، يعود الأمر إلى مسألة – "نحن أو تعترف أبدًا بحقنا في الوجود هنا. لذلك، يعود الأمر إلى مسألة – "نحن أو "

في البداية، تُذكِّره الصور بالمحرقة. إنّ الصور البصريّة للاجئين راسخة بعُمقٍ في الوعي الجماعيّ الإسرائيليّ، وعادةً ما يتمّ ربطها بالمحرقة. يمكن لمظهر المحرقة هنا أن يُعسَّر بطريقتيْن، على الأقل. فمن جهةٍ، يمكن أن يكون اليّة دفاعيّة في نزاع رمزيّ على المَكسَب الأخلاقيّ. حسب هذه القراءة، تمّ جرّ المحرقة إلى نقاشٍ حول عقلنة المعاناة الفلسطينيّة عبر المحاججة بأنّ اليهود ضحيّة أكبر. قراءة مُحتملة أخرى هي أنّ الرجوع للمحرقة هو دليلٌ على استعداد وقابليّة تعاطف الذين تمّت مقابلتهم مع اللاجئين بصفتهم بشرًا يعانون. من الواضح أنّ كِلا الاحتماليْن يمكن أن يتعايشا معًا في الجملة نفسها.

تحتوي الجملة التالية على تحوّلٍ جذريّ من التجربة اليهوديّة المطلقة في اتّخاذ دور الضحيّة إلى الرمز المطلق للشجاعة القوميّة اليهوديّة المعاصرة –

إنّ مصدر الصدمة التي تصفها الطالبتان يعود إلى أحد أعمدة الميثولوجيا الصهيونية – الشجاعة العسكريّة في أرض إسرائيل، التي تمثّل النقيض من يهوديّ الشتات الذي يحمل صورة الضحيّة. يُجسِّد البلماح الـ"تصحيح" التاريخيّ لليهود من كوْنهم ضحايا إلى أبطال، وذلك هو ما يجعل الصورة مؤلمةً جدًّا وصادمة.

وعلى نحو مثير للاهتمام، تُثير الصورةُ نفسُها مشاعرَ الإذلال لطالبةٍ فلسطينية أعتبرَت، على نحو خاطئ، الرجالَ الذين هم قيد التفتيش، فلسطينيين تحت الاحتلال. كما كتبت فيما يلي:

الصورة تعبير عن الذل والقهر لأبناء الشعب الفلسطيني من قبل الاحتلال الذي مرّ على فلسطين وعادة كان الاحتلال يعتقل الشباب من الشعب الفلسطيني ويقوم بإذلالهم.

كان موضوع الإذلال شائعًا أكثر بين الفلسطينيين الذين تمّت مُقابلتهم، لأنّهم، في الغالب، يشعرون به في حياتهم اليوميّة بوتيرةٍ أعلى من الإسرائيليين، وكذلك بسبب الموضوع السائد للصور المُنتقاة لهذا الألبوم. كانت ردّة فِعل إحدى الطالبات من جامعة فلسطينية على صورة لاجئة فلسطينيّة يفصِلها عن بيتها شريطٌ شائك، ما يلى:

إنها قمّة الإذلال واللا-إنسانيّة. إنها تثير في داخلي السخط على الإسر ائيليين والنقمة عليهم و تجعلني أرغب في الصراخ وتدمير كل الحدود التي تمنع هذه الأم وأبناءها من الوصول إلى بيتها.

إنّ التوتّر القائم بين البطولة واتّخاذ دور الضحيّة لدى الفلسطينيّين، يرتبط بفجوة بين جيلئن. خطُ فاصل بين جيل الهزيمة والجيل الذي تلاهم. صورة قادة قرية أم الفحم وهم يصافحون ضابط الحكومة العسكريّة، تُثير غضب طالبٍ من بيت لحم (الصورة 28):

كيف يسلمون على من سلمهم إلى اليهود وأعدائهم! هل يأملون الخير من هذا الاستقبال أو ما هو هدف استقبالهم. شعور بخيبة الأمل من الكبار الذين وجب أن يدافعوا عن حقوق أهل القرية ويرفضوا الاستعمار ولا يعترفوا به. يتضح من الانطباع على الوجوه أنهم فاقدو الأمل أو حزينون على ما أصابهم.

على عكس الصور الأخرى في هذا الكتاب، يظهر اتّخاذ دور الضحيّة الفلسطينيّ، في هذه الصورة، مجرّدًا من المعاناة الجسديّة، لتكون النتيجة تصوّرًا مُوجَزًا للإذلال. لذلك، كانت ردّة الفعل مميّزة، أيضًا. فبدلاً من الشعور بالألم، أو الحزن أو الغضب تجاه اليهود، كان هناك غضبٌ مُوجّه نحو أولئك الذين قبلوا الذلّ و"سلّموا" قريتهم لليهود.

من أشكال هذا المكسَب على الساحة الدولية هو ما أسماه دانيئيل بن سعيد بـ:
"المكسَب في أن تكون ضحيّة"<sup>88</sup>. في الوقت الذي كان الفلسطينيّون يحاولون تحريك التعاطف القوميّ تجاه قضيّتهم، كان عليهم أن يواجهوا الادّعاء اليهوديّ بأنّ على المجتمع الدوليّ تعويض الشعب اليهوديّ عن المحرقة من خلال دعمه لدولة إسرائيل. إنّ هذه النزعة الإسرائيليّة، يمكن أن تكون قد زادت من اندفاع الفلسطينيّين إلى التأكيد على اتّخاذ دورِ الضحيّة في المنصّات الدوليّة.

إنّ حالات التوتّر القائمة بين المساهمة السلبيّة والإيجابيّة التي يقدّمها اتّخاذُ دور الضحيّة للصورة الجماعيّة، إلى جانب التوتّر القائم بين اتّخاذ دور الضحيّة والبطولة، تتجلّى في كلمات بعض الشباب الإسرائيليّين والفلسطينيّين الذين أجابوا عن نموذج أسئلتنا. في القسم التالي، سأعرض، بداية، بعض الأمثلة حول كون اتّخاذ دور الضحيّة عِبنًا، يليه نمطٌ أكثر شيوعًا – اتّخاذ دور الضحيّة كور قة رابحة

# اتّخاذ دور الضحيّة كعِبْء

لعلّ الصورة الأسطوريّة لـ"اليهوديّ الجديد" لا تزال حاضرةً في المخيّلة المعاصرة للإسرائيليّين اليهود من الشباب. ما يلي هو ردّة فعل لطالبة يهوديّة عند معرفتها أنّ الرجال الذي يقفون وَوُجوهُهم إلى الحائط، وأيديهم مرفوعة في الهواء، هم أعضاء من البلماح (وحدة النخبة في الهاجانا، المنظمة اليهوديّة الرئيسيّة شبه العسكريّة قبل إنشاء الجيش الإسرائيلي (الصورة 11)).

الصفعة تدوّي. اعتقدت في البداية أن الحديث عن عرب، وقد بدا لي أن هذا ما أرادوا أن يثبتوه لي، أن تلك الصورة لأولئك الأشخاص الذين يقفون مهانين لا حول لهم ولا قوّة أمام الحائط، وترتبط بالأحداث الواقعة في أرض إسرائيل، ليست لعرب بالضرورة، إذًا، أنا أعلم بأحداث الـ"بلماح"، ولربّما أربطها بالبطولية، وهناك من سيربطها بمشاعر أخرى. هذا هو واقعي وماضي كيهودية، وإنّ في حزنًا في ضوء الصورة ومعرفة أن الحديث يجرى عن أعضاء في الـ"بلماح".

# طالبةً يهوديّةً أخرى، كانت لها ردّة فعلٍ مشابهة:

شعوري تجاه الصورة غير جيّد إلى هذا الحدّ، أشعر بشيء من القشعريرة، كما ينتابني شعور بشيء من الإهانة، قلّة الحيلة، وتذكّر ني الصورة قليلاً بصور من الحرب العالمية الـ 2. أمّا بالنسبة إلى وصف أنه دائمًا ما كان هناك خطر يتهدّد عناصر الـ"بلماح" – الأبطال الحسان الشجعان، فإنهم هنا يبدون خاضعين للبريطانيين، لا حول لهم ولا قوّة ومهانين.

# شرك اتّخاذ دوْر الضحيّة

تمير سوريك

أصبح اتّخاذُ دور الضحيّة ثيمة مركزيّة في الخطاب العالميّ المعاصِر، وفي تشكيل العديد من الروايات القوميّة، أيضًا. لا شكّ في أنّ الصراع الإسرائيلي-الفلسطيني هو أحد السياقات التي تبرز فيها هذه النزعة بكثافة شديدة. إنّ العرض الذاتي الجماعيّ لطرف دون آخر، ووصف ذلك الطرف بأنه "الضحيّة"، ينطوي على إشكالاتٍ هامّة عدّة؛ لا تتوافق جميعًا بعضها مع بعض.

قبل مباشرة تحليلي، يهمّني أن أذكر أنّني لا أفترض وجود توازنٍ بين الضعف واتّخاذ دور الضحيّة لدى الإسرائيليّين والفلسطينيّين في 1948. يتّضح جليًا أنّ الإسرائيليّين قاموا بطرد مئات الآلاف من الفلسطينيّين وأنكروا عليهم عودتهم منذ ذلك الحين. مع ذلك، يمكنني تحديد كثير من نقاط التشابه بين الإستراتيجيّات الاستطراديّة التي مارسَها الطرفان. بالإضافة إلى ذلك، إنني لا أضع المحرقة والنكبة موضع المقارنة بوصفهما حدثيْن متشابهين تاريخيًّا، وإنما بوصفهما مرتكزان رئيسيّان للروايتين القوميَّنيْن، يلعبُ اتّخاذ دور الضحيّة فيهما دورًا هامًّا.

إنّ اتّخاذُ دورِ الضحيّة ليس أمرًا مرغوبًا فيه كلّ الوقت. بدايةً، في التاريخ الصهيونيّ والفلسطينيّ، كانت هناك نزعةٌ قويّة لرفض الصورة الذاتية الخاصّة بالضحيّة، إذ كانت النزعة تميل إلى إدخال القوّة والبطولة إلى الصورة الذاتيّة الجمعيّة. في بدايات الصهيونية، كان الافتراض بأن تحلّ الصورة المثاليّة لـ"اليهوديّ الجديد" الواثق بنفسه، مكان اليهوديّ المنفيّ، المعروض كضعيف، وخامل، وخاضع للتاريخ بدلاً من أن يكون خالقًا له. وعلى نحوٍ مشابه، كانت البلاغة التي رافقت الكفاح الفلسطينيّ المسلّح منذ سنوات الـ60 قد غذّت التناقض المزعوم بين جيل النكبة الذي يُنظر إليه كضحيّة، وبين الفلسطينيّ "الجديد" البطولي المنتمي إلى "جيل الثورة". في الوقت نفسه، منذ انتهاء الحرب العالمية الثانية، ومع تنامي التأكيد على خطاب حقوق الإنسان في السياسات الدوليّة، تحوّل اتّخاذ دورِ الضحيّة إلى ورقة رابحة. حيث إنّ التأكيد على التحوّل إلى ضحيّة في الصراعات القوميّة يُسهم في الإيمان بعدالة الأهداف القوميّة، في الوقت الذي يتمّ فيه التأكيد على الشر الكامن في أهداف الخصم، ونزع الشرعيّة عن مقوّماته.

إِنَّ قُرارِ الأَممُ المتَّحدة إقامة دولةٍ يهوديَّة في فلسطين، المتأثَّر بشدَّة من المصير الكارثيّ الأخير الذي تعرَّض له يهود أوروبا، يُمثَّل علامةً لبداية تنافسِ طويلٍ ومستمرّ على هذا المكسب المحدود. أمّا اليوم، فالشكل الأبرز

- Pappe, Ilan. (2006). The Ethnic Cleansing of Palestine. Oxford: OneWorld Publication.
- · Rose, John. (2004). The Myths of Zionism. London: Pluto Press
- Rotberg, Robert I. (ed). (2006). Israeli And Palestinian Narratives of Conflict. History's Double Helix. Indiana: Indiana University Press
- Sa'di, Ahmed H and Lila Abu-Lughod (eds). (2007). Nakba: 1948, Palestine and the Claims of Memory. New York: Columbia University Press
- Said, Edward. (1999). 'By Birth Or By Choice?', Al-Ahram Weekly Online, Issue No. 453. URL link: http://weekly.ahram.org.eg/1999/453/op2.htm
- Saloul, Ihab. (2007). "Exilic Narrativity": The Invisibility of Home in Palestinian Exile". In Essays in Migratory Aesthetics. Cultural Practices between Migration and Art-Making. Sam Durrant and Catherine M. Lord (eds). Amsterdam and New York: Redopi. 111-28
- Spivak, Gayatri Chakravorty. (1988). 'Can the Subaltern Speak?' in Marxism and the interpretation of Culture. Cary Nelson and Larry Grossberg (eds). Chicago: University of Illinois Press, 271-313
- (1996). The Spivak Reader. Donna Landry and Gerald Maclean (eds). London: Routledge
- (1999). A Critique of Postcolonial Reason: Toward a History of the Vanishing Present. Cambridge, MA: Harvard University Press

- Abu-Lughod, Ibrahim. (1971). The Transformation of Palestine. Evanston:
   Northwestern University Press
  - عارف العارف. (1959). نكبة فلسطين والفردوس المفقود. كفر قرع، دار الهدى.
- Bal, Mieke. (1999). 'Introduction'. In Acts of Memory: Cultural Recall in the Present.
  Mieke Bal, Jonathan Crew and Leo Spitzer (eds). Hanover and London: University
  Press of New England, Vii-3
- Bardenstein, Carol. (1999). 'Trees and Forests Reconsidered: Palestinian and Israeli
  Acts of Memory'. In Acts of Memory: Cultural Recall in the Present. Mieke Bal,
  Jonathan Crewe and Leo Spitzer (eds). Hanover: University Press of New England,
  148-71
- Dayan, Hilla. (2008). 'Regimes of Separation'. Unpublished PhD Dissertation, New York University

- Fischbach, Michael R. (2003). Records of Dispossession: Palestinian Refugee Property and the Arab-Israeli Conflict. New York: Institute for Palestinian Studies and Columbia University Press
- Gilbert, Martin. ([1974] 2005). The Routledge Atlas of the Arab-Israeli Conflict. New York: Routledge
- Hirsch, Marianne. (1997). Family Frames: Photography, Narrative and Postmemory.
   Cambridge, MA: Harvard University Press
- (1999). 'Projected Memory: Holocaust Photographs in Personal and Public Fantasy'. In *Acts of Memory: Cultural Recall in the Present*. Mieke Bal, Crewe J and Spitzer L (eds). Hanover: University Press of New England, 3-24
- — (2008). 'The Generation of Postmemory'. Poetics Today 29, 1: 103-128
- Hertzberg, Arthur (ed). ([1976] 1997). The Zionist Idea: A Historical Analysis and Reader. New York: Jewish Publication Society of America
- Huyssen, Andreas. (1995). Twilight Memory: Marking Time in a Culture of Amnesia.
   New York: Routledge
- (2003). Present Pasts: Urban Palimpsests and the Politics of Memory. Stanford: Stanford University Press
- Khalidi, Rashid. (1997). Palestinian Identity: The Construction of Modern National Consciousness. New York: Columbia University Press
- Khalidi, Walid. (1984). Before Their Diaspora: A Photographic History of Palestinians, 1876-1948. Washington, D.C.: Institute for Palestine Studies
- (1988). 'Plan Dalet: Master Plan for the Conquest of Palestine'. Journal of Palestine Studies 18 (1): 4-19
- (1992). All That Remians: The Palestinian Villages Occupied and Depopulated by Israel in 1948. Washington, D.C.: Institute for Palestine Studies
- Krystall, Nathan. (1998). 'The De-Arabization of West Jerusalem 1947-50'. Journal of Palestine Studies 27 (2): 5-23
- (1982). Palestinian Rights: Affirmation and Denial. Wilmette, Illinois: Medina Press
- Masalha, Nur. (1992). Expulsion of the Palestinians: The Concept of 'Transfer' in Zionist Political Thought 1882-1948. Washington, D.C.: Institute for Palestine Studies
- (2003). The Politics of Denial: Israel and the Palestinian Refugee Problem.
   London: Pluto Press
- (2005). Catastrophe Remembered: Palestine, Israel and the Internal Refugees. London and New York: Zed Books
- Mitchell, W J T. (1994). 'Imperial Landscape'. In Landscape and Power.
   W J T. Mitchell (ed). Chicago: The University of Chicago Press, 5-34
- Palumbo, Michael. (1990). 'What Happened to Palestine? The Revisionists
  Revisited'. The Link. 23 (4), September October. Accessed on 6 September 2008,
  http://www.ameu.org/printer.asp?iid=121&aid=164'
- (1991). The Palestinian Catastrophe: The 1948 Expulsion of a People from Their Homeland. London: Quartet Books

يمكن لهذه الذاكرة أن تتقلص إلى مزاج ماضوي أو تصوير مثالي للفردوس المفقود. وهذا لأن الذاكرة الحنينية في الحالة الفلسطينية لا تقتصر على الحس النفسي بل تشمل الفعل السياسي للتذكر، الذي يقوم بوظيفة الرد الثقافي على فقدان المكان. هذه الذاكرة ترتبط بشكل متزامن بسيرورات التماثل مع موروثات الماضي في الحاضر. إن تعبير الطالب عن يقينه بالعودة إلى الوطن المفقود: "في ذلك المكان لدينا بيت سوف نعود إليه يومًا ما"، لا يسيّس الماضي المفقود فحسب، بل إنه يكشف هذا الماضي بوصفه ليس بعيدًا ولا منضمنًا في الحاضر. إن المنفى الفلسطيني شكّل شرطًا حيزيًّا ورهنًا راهنًا مفخدًا لمسيرة مفروضة قسرًا وحركة غير مرغوب فيها. هذا الشرط الفعلي يشتمل على الفقدان الذاتي السابق للبيت، وكذلك على الحرمان اليومي من إمكانية الوصول إلى البيت. ضمن هذا الشرط، إن الذات محرومة بشكل ملموس من حيّزها الثقافي الخاص".

الجانب الثالث، والأخير، يتعلّق بوجود الذاكرة الفلسطينية تحت تهديد دائم من الرواية الصهيونية الطاغية والقوة السياسية والعسكرية لإسكاتها. يمكن رؤية هذا في انتقال الطالب زمنيًا من ماضي النكبة المحبط إلى مرونة الفلسطينيين في مواجهة هذه الكارثة في الحاضر. إن "الأمل في العودة" يعزّز هذه المرونة. الروايات الفلسطينية تربط تمثيلات تحيزية لذاكرة جماعية مع ممارسة القوة السياسية. إنها تعرض تحوّلاً لتشكيل الهوية الفلسطينية من النكبة والضحوية إلى حركات سياسية وأيديولوجية.

دعوني أنهى هذه الملاحظات بتنويه ضروريّ. في التقصيّ الذي أقوم به للهوية الثقافية للنكبة والطرق التي تؤثر بها على نشوء، تعزيز ومساءلة الهوية الفلسطينية المعاصرة، حاولت ترسيم نماذج لفقدان فلسطين في ثقافة ما بعد النكبة. إن النشاط التحليلي لجو إنب الذاكرة الثقافية الفلسطينية يكشف أحداثًا ذات طبيعة متكررة منذ النكبة: كارثة تتكرر على امتداد أكثر من ستين عامًا، تاركة معظم الفلسطينيين غير قادرين على الوصول إلى حياة طبيعية. في مواجهة ذلك، أقترح أنه يمكن لروايات المنفى الفلسطينية أن تُفهم على أفضل نحو كسلاسل من التوتر حول الهوية الثقافية. ارتباطًا بهذا الفهم، هناك حاجة في "خطاب تخيّلي" محدد لتحليل ذاكرة الثقافة والسياسة الفلسطينية. هذا التوجه يعرض تشكيلات ذاكرة اللاجئين الفلسطينيين بشكل يحاور ثقافة المنفى الفلسطينية المعاصرة. والأهم من ذلك، أنه يعرض الطرق المتعددة التي تفترض الروايات الفلسطينية من خلالها تحويل "التشطّي الجغرافي" من تجربة تاريخية محددة إلى موضوع يتمّ التعبير عنه كقضية ذاتية، ثُمّ ضمن تركيبة من السرديات الخاصة بالذاكرة. إن ما يحتاج إلى التذكر هو أن الذاكرات الفلسطينية للنكبة في المنفى هي أنماط من الانخراط وليس الانقطاع؛ هذه قصص لشعب تمّ محو هويته بطريقة منهجيّة زمنيًّا ومكانيًّا، لكنه الآن يناضل من أجل إعادة صياغة اسمه ومكانه على الخارطة. وقد جاء هذا المقال كمساهمة في هذا الاتجاه.

ليس أن اللاجئين الفلسطينيين مقتلعون فقط، بل يجري التعامل معهم كمجرمين؛ يتم سجنهم وإذلالهم. أسوة بمعظم الفلسطينيين المعقبين في هذا الكتاب، تعرض رواية هذا الطالب عددًا من جوانب النكبة بوصفها تجربة وجودية بامتياز، تعرّف الذاكرة الثقافية الفلسطينية ليس بمصطلحات ماضيها التاريخي، بل بمصطلحات حاضر ممارستها في الحيوات اليومية للذات المنكوية.

يرتبط الجانب الأول بالأثر بعيد المدى للنكبة على الاقتلاع المفروض للفلسطينيين والتشظِّي الناجم عنه لمجتمعهم في الزمان والمكان. حاليًا، هذا التشظى يتخذ شكلا في وصف الطالب للنكبة بوصفها حدثًا مستمرًّا يحدث على مراحل وليس مرة واحدة. بالنسبة إليه، النكبة بدأت عام 1948 وهي تتواصل اليوم، أي إن هناك عدة نكبات وصيغ زمنية للنكبة بـ "أل" التعريف. حيزيًا، يمكن رؤية هذا التشظّي في الأشكال التي تم تهجير الفلسطينيين بها على امتداد مواقع جغرافية مختلفة، وفي حالته قطاع غزة. هذا التشظي الزمني-الحيّزي متصل بعدم تفرّد الحدث الكارثي فيما يخص التجربة الذاتية وإعادة التشكيلات الثقافية - متى تحدد النكبة بالصبط؟ من جهة، يبدو أنّ هناك تاريخًا جماعيًا معتمدًا (15 أيار 1948)، لكن هذا التاريخ يعتمد، بشكل تامّ على الرواية والتقويم الإسرائيلي/الصهيوني. بالنسبة لرواية الطالب أن مناسبات إحياء النكبة تتم عمليًّا في دقائق وتواريخ مختلفة. هذه الأفهمة تصور مجاميع مختلفة أو مجاميع ثانوية مختلفة لذاكرة النكبة. على سبيل المثال، هناك قرى معينة (أو لاجئون من تلك القرية) يقومون بإحياء "نكبتها" في اليوم الذي عاش فيه السكان سقوط قريتهم. إن إعادة التشكيلات الفلسطينية تعطينا مثالاً واضحًا على الهوية المهجرة، لكنها تقوم، أيضًا، بتشكيل بنية الهوية الفلسطينية كحالة من الحضور "عبر ممارسة" تذكر فقدان المكان في المنفى وبسببه: هوية المنفى التي تحتاج إلى أن تقدّم من خلال ممارسات مستمرة من إعادة السرد وإعادة القراءة.

الجانب الثاني للذاكرة الفلسطينية للنكبة هو ارتباطها بمواقع وبحنين إلى البيت المفقود. في الحقيقة، تعيد ذاكرات النكبة فرض مركزية الأرض في الخطاب الفلسطيني حول الهوية. الفلسطينيون يعبرون عن حضور الوطن وغيابه كمورد وجودي: إنهم يعايشون فقدان المكان في المنفى كفقدان كل أشكال الحياة. في تعقيبه على صورة المفاتيح (الصورة 27) عقب أحد الطلاب:

الشعب الفلسطيني يحتفظ بالمفتاح كأنّه تذكار، ليؤكّد أنّه كان لنا منزل في ذلك المكان وفي يوم سوف نعود. تثير هذه الصورة مشاعر الاشتياق لأمر أحبّوه، أو الأمل الذي يبقى لديهم.. (الصورة 32)

في الحقيقة، إن صورة المفاتيح تشكل تعبيرًا عن ذاكرة من الحنين. ولكن لا

البشر يشعرون بالألم على انعدام العدالة بالنسبة للآخرين، لكن الألم يكبر حين يشعر المرء أنهم أهله وشعبه. لا أريدك أن تفهم أنني أشعر نحو عائلتي فقط، بل إن كل واحد، كل واحد على هذه الأرض، هو أخي وأبي وأمي. لكن الألم يكون أكبر حين يشعر (اللاجئ الفلسطيني) بأن هذه الأرض كانت مرة ملكه، ويحن

إليها بشكل خاص حين يعرف أن أجداده تركوا ما كان لهم (الصورة 15).

من هنا، فإن الاستمرارية بين الأجيال في تجربة الفقدان الفلسطينية للوطن لا تؤلف بنية محددة لهوية فلسطينية، بل إن ما يحدد هذه الاستمر إرية في الحالة الفلسطينية هو "موديل متصل بالحاضر لما بعد الذاكرة". في هذا الموديل، ليست الذات وحدها، الطفل، التي تأخذ وضعية الآخر، الأهل، بل إن التمييز بين ذاكرة ما عاشه الأهل خلال 1948 وما يعايشه الأطفال عام 2011 قد يصبح مشوشًا وملتبسًا، بحيث أن استمر إرية ما بين الأجيال بشأن الفقدان قد تُحملَ في حقيقة الأمر في الذاكرة والتجربة اليومية على حدّ سواء. والسبب في هذا هو أن الفقدان الفلسطيني للبيت، من خلال حالة المنفى، لم يتوقف. أي أنه في حالة الفلسطينيين، مشكلة مصطلح "ما بعد الذاكرة" هي ليست مع الذاكرة أكثر شيء، بل مع الـ "ما بعد". الـ ما بعد ليس تأسيسيًّا بأيّ شكل من الأشكال لتجربة النكبة لدى الأجيال اللاحقة من الفلسطينيين، فهم لا يملكون ما بعد ذاكرات عن النكبة، فقط. ففي حين أن الجيل الأول من فأسطينيي ما بعد النكبة لديه ذاكر إت وتجربة من الحدث المؤسس، النكبة، فإن أبناء الجيل الثالث من فلسطينيي ما بعد النكبة، وعلى الرغم من أنهم لم يعيشوا تجربة اللحظة المؤسسة (1948)، فإنهم لا يزالون في "داخل" الحدث نفسه ويعيشون الكارثة كل يوم. إن الهوية الفلسطينية للأجيال اللاحقة لا ينحصر تشكّلها من خلال ذاكر إت أهاليها (ما بعد ذاكرة) عن نكبة 1948، بل تتشكّل من خلال تجربتها اليومية لفقدان البيت في منفاها عام 2011.

## منكوب: التعدديات الزمنية للنكبة

إن التمحور في ذاكرة فقدان الوطن وروائيتها في المنفى، توجّهه الديناميكيات الثقافية للنكبة، وليس الحدث السياسي المتمثل بإقامة دولة إسرائيل (أو فقدان فلسطين) فقط، ولا حتى الحدث الإنساني المتمثل بنشوء أكثر احتلال عسكري متواصل ولاجئين، بل التجربة الوجودية التي تواصل تعريف معظم التاريخ الفلسطيني، تحطم مجتمعهم وفي الوقت نفسه تعزز وعيهم الوطني المشترك. أنظروا التعقيب التالي على الصورة 15 (فلسطينيون يحاولون الوصول إلى القوارب في قطاع غزة، 1948):

لم يتغيّر شيء. لجوء الفلسطينيين في 1948 وتهجير هم هو ما يحدث اليوم في قطاع غزة، ففي الماضي هُجّر الفلسطيني وكانت القوارب موجودة لنقله إلى مكان آخر، بينما اليوم يُهجَّر الفلسطينيّ من المجتمع الدولي عن طريق قطع قطاع غزّة عن العالم وعن السماح له بالتواصل مع سائر

من خلال إعادة التجميع، بل من خلال الاستثمار التخيّلي". زيادة على ذلك، ما يشكل الأساس في اللَّفهمة التي تقدمها هيرتش، هو موديل محدد لـ"ما بعد الذاكرة"، وهي تصفه كالتالي: "كما يمكنني أن "أتذكر" ذكريات أهلى، فيمكنني أيضًا "تذكر" معاناة آخرين [...]"34. قي قلب منظومة هيرتش عن "ما بعد الذاكرة" "علاقة أخلاقية" للمعاناة، وهذا مفهوم بالطبع في سياق الهولوكوست، حيث أن (الأطفال) "يتبنون تجارب الآخرين الصادمة -وبالتالي ذكريات الأخرين - كأتها لهم" (التشديد في الأصل 1999: 9-8). إذًا، بالنسبة الى هيرتش، تشكل "ما بعد الذاكرة" موديلاً تصبح فيه استمر ارية ذاكرة الصدمة و التجارب ما بين الأجبال ممكنة من خلال التخبّل 35 هذا بقو دني الى الفكرة الثانية بخصوص "ما بعد الذاكرة" لدى فان ألفن. ففي مقال له 36 يختبر فان ألفن مصطلحات "ما بعد الذاكرة"، الناجي، الجيلان الثاني والثالث. و فقًا له، إن هذه المصطلحات تتشار ك مع فكر ة الانتقال بين الأجيال للصدمة وادعاء الاستمر ارية الجذرية بين الأجيال. لكن فان ألفن يعارض فكرة الاستمرارية الجذرية بين الأجيال، ويحاجج عوضًا عن ذلك بأنه في حالة الهولوكوست بالتحديد " الديناميكيات بين الأطفال والأهالي الناجين يتم تعريفها من خلال الانقطاع واللااستمرارية: ليس انقطاعًا بالمفهوم الشعوري، الشخصى بل بمفهوم الجلاء". فما يوجّه أسئلة فان ألفن النقدية لـ"ما بعد الذاكرة" هو فكرة أن انتقال التأثير ليس مماثلا لانتقال الذاكرة، و بالطبع ليس التجربة نفسها. بكلمات أخرى، بالنسبة إلى فان ألفن "الجيلان الثاني والثالث" ليس لديهما فعلا ذاكر ات من الحدث الصادم، بل لديهما الأثر المر تبط به في تجربة أهاليهم37.

أخذًا بالحسبان لمناقشتي تذكّر النكبة وتجربة الذات في المنفى، فإن كلاً من موديل هيرتش حول الاستمر ارية بين الأجيال للذاكرة والتجربة، وتمبيز فان ألفن بين الذاكرة والتأثير، يلقيان بأثر شخصي ما من ناحيتي. فبما أن تجربتي الشخصية ذات صلة هنا، بكوني فلسطينيًّا من الجيل الثالث ما بعد النكبة، فيمكنني التصريح فقط بأن معرفتي الخاصة بقصص عائلتي حول النكبة، ألفت ذاكرتي حول تجربتهم التي عايشوها في الكارثة عام 1948. ولكن هذه الذاكرات لا تقوم بأي شكل بتشكيل ذاكرتي الخاصة وتجربة النكبة النكبة خاصتى تحدث في المنفى المتواصل للفلسطينيين.

بالنسبة إلي إن المنظومة الأقرب التي يمكنني اعتمادها لكي أصف ما بعد ذاكراتي عن النكبة ستكون كالتالي: بقدر ما يمكنني تذكر ذاكرات أمي وجدتي عن عام 1948، يمكنني أيضًا أن أتذكر معاناة ليس الآخرين، كما لدى هيرتش، بل معاناتي أنا، فقداني البيت في المنفى يوميًّا. هذه أيضًا هي المنظومة نفسها التي يصفها الطالب في الرواية الأولى التي اقتبستها أعلاه:

37 المصدر السابق، ص. 488.

<sup>34</sup> Marianne Hirsch, "Projected Memory: Holocaust Photographs in Personal and Public Fantasy", in Mieke Bal, Jonathan Crewe and Leo Spitzer (eds.), Acts of Memory: Cultural Recall in the Present (1999), pp. 3-24.

<sup>35</sup> للمزيد من الشرح عن أفهمة "ما بعد الذاكرة" لدى هيرتش، يُنظر، أيضًا، وخُصوصًا الفصلين 1 و (28-103: 2008) 6.

<sup>36</sup> Second-Generation Testimony, Transmission of Trauma, and Postmemory.

"ما بعد الذاكرة": الاستمرارية بين الأجيال والتجربة اليومية

إن أهمية استعادة الروايات هذه لانتقال الذاكرة العائلية أو انتقالها بين الأجيال، بخصوص فقدان المكان، تكمن في علاقاتها مع الفكرة الإشكالية بشأن "ما بعد الذاكرة"، وخصوصًا الأسئلة التي تثيرها بصدد الطرق التي نصور بها الهوية الثقافية الفلسطينية لدى الأجيال الفلسطينية اللاحقة التي لم تعش تجربة نكبة عام 1948. من بين هذه الأسئلة، مثلا، ما إذا كانت هوبة هؤ لاء الأفر اد مؤلَّفة، بشكل تامّ، من ذاكر ات أهاليهم عن ذلك الحدث في الماضي؟ هل خطاب ما بعد الداكرة بشأن النكبة - من خلال الانتقال العائلي للدّاكرة بشأن حدث 1948 – هو الخطاب الوحيد الذي يؤلِّف هوية أجيال ما بعد النكبة الفلسطينية اليوم، لأنَّهم لم يكونوا قد ولدوا بعد حين وقع الحدث نفسه؟ على هذا المفترق، وقبل تقديم تحليلي لردود فعل الطلاب الفلسطينيين الشخصية، دعوني أحدّد استخدامي لمصطلح "ما بعد الذاكرة" وما أعنيه بالاستمر ارية ما بين الأجيال في التجربة الفلسطينية. إنّ مصطلح "ما بعد الذاكرة" طرح، لأوّل مرّة، من قبل ماريان هيرتش (1997) في تحليلها الانتقال الذاكرة بين الأجيال وصور العائلات من فترة الهولوكوست32. إن الهولوكوست كحدث تاريخيّ يختلف، بشكل أساسيّ، عن النكبة كحدث تاريخيّ. أنا لا أستخدم مصطلح "ما بعد الذاكرة" من أجل مقارنة الهولوكوست والنكبة، بل أستخدم هذا المصطلح كي أقترح أنّ النكبة كانت لحظة مؤسّسة في الماضي، أي عام 1948، لكنّها من ناحية تاريخية لا تنتمي الم الماضي بأيُّ شكل، بل إنَّها تمتدّ في حاضر المنفى الفلسطيني. إنّ "ما بعد الذاكرة" تسمح بتذكّر أحداث لم يكنّ أولئك الذين ولدوا لاحقًا شاهدين عليها، أو أولئك الذين ولدوا في مكان آخر، وتمكّن من فهم الذاكرة الثقافية الجماهيرية بوصفها لا تنتمي بشكل تامّ ولا تعرّف تمامًا مجموعات قومية، اثنية أو عائلية

لغرض تفريغ هذا المصطلح سأتعاطى، بشكل نقديّ، مع "ما بعد الذاكرة" واستمراريّتها ما بين الأجيال بشأن الفقد بمفهوم فكرتين تاريخيّتين مثلما وردتا لدى ماريان هيرتش وآرنست فان ألفن. إن حيوية فكرتي هيرتش وفان ألفن – وهما مختلفان بشكل واضح بما أنهما طرحا في سياق الهولوكوست – هو أن تأسيسهما لما بعد الذاكرة يكوّن جوانب لانتقالها الثقافي في خطابات الذاكرة المرتبطة بصراعات جغرافية، وهما لا يقصران ذلك على مفاهيم الصدمة التاريخية أو الشخصية فحسب، بل يتعاطيان مع ما بعد الذاكرة، أيضًا، كـ"موقع محدّد للتذكّر" يؤثّر على تعريفات ذاتية في الحاضر. في مقالها<sup>33</sup> تضع هيرتش ما بعد الذاكرة بمفهوم أداة لفهم التعقيدات في ذاكرات أطفال الناجين من الهولوكوست، وكذلك لفهم سيرورة الانتقال في مقالفاكرة نفسها. وفق هيرتش، ما يميّز "ما بعد الذاكرة" بوصفها صورة الثرات الخائرة تختلف عن الذاكرة عمومًا، يستند على مدى بعد الجيل و عمق محددة لذاكرة تختلف عن الذاكرة عمومًا، يستند على مدى بعد الجيل و عمق الارتباطات العائلية، وهي تقوم بشكل قاطع في الوسائط التي تؤلفها "ليس

<sup>32</sup> Marianne Hirsch, Family Frames: Photography, Narrative and Postmemory (1997).

<sup>33</sup> Projected Memory: Holocaust Photographs in Personal and Public Fantasy.

وتمد لهم يد العون، أفكّر هل سيتذكّر هذا الطفل هذه الأحداث عندما يكبر ويحدّث عنها أحفاده وأبناءه ليزيد تمسّكهم بالأرض. أرغب أن أمدّ يدي لأتحسّس وجه هذا الصغير البريء الذي غلب عليه التعب (الصورة 13).

في حين تشدّد الرواية الأولى على الديناميكيات العائلية المعهودة لانتقال الذاكرة، أي من الأجداد والآباء (الجيلان الأوّل والثاني) إلى الأطفال (الجيل الثالث)، فإنّ الرواية الثانية تكشف فعل الانتقال نفسه. في هذا الفعل، إنّ الطالبة – سواء أكانت التي تنظر إلى الصورة (أو جمهور الصورة) أو الصوت المتكلم (كمحاور) – تتّخذ وضعية الطفل في الصورة التي ترمز إلى الأجيال التالية. وبالتالي، فإنّ فعل التذكّر يصبح أدائيًّا؛ إنه يحقّق التأثير لأنّ الدمج المؤقت بين الماضي وبين الحاضر يتمثل في دمج المشاهدة والقصة، أي ما اسميه بـ "تذكّر فوتو غرافي". وتصبح هذه القراءة معقولة، خصوصًا، حين تتحوّل إلى أنّ هذه الطالبة تؤدّي وضعية الطفل في أن تكون لاجئة فلسطينية، في حين أنها، نفسها، فلسطينية غير لاجئة. هذه المعلومات تتجلى من خلال تعقيبها على أفكار العدالة والحقيقة التاريخيين: "كان جدّي يروي لنا أحداث تلك الفترة وكيف كان يرغب في اللجوء إلى الأردن فيترك بيته وأرضه هربًا من الحرب، ولكن السبب في أنّه بقي في بلاده أنّه فضل أن يموت على تراب بلده بدلاً من الإهانة على تراب غيرها " (يُنظر فهرس معلومات حول المسوحات، الطالبة ب 13، صفحة 4).

طالبة فلسطينية أخرى من مواليد العربية السعودية وتعيش اليوم في بيت لحم، تقوم بذلك بشكل عكسى – فهي لاجئة لكنها تصف نفسها كالتالي:

أنا لست لاجئة وأنا باقية في أرض أجدادي. على الرغم من ذلك فان الصورة تثير مشاعر قوية، كما لو أنني أعرف هذا الواقع. لقد سمعت قصصًا من أجدادي وشاهدتهم في عيونهم الصامتة. قضية الوطن هي قضية العائلة الكبيرة. كل من رحلوا أو من نشتاق إليهم أبقوا مكانا في الذاكرة (يُنظر فهرس "معلومات حول المسوحات"). 1

إذا، فهي لاجئة لكنها تأخذ دور غير اللاجئة. أمامنا هنا فعل أنسبه إلى "الهوية الفاعلة". وهو مصطلح يشير إلى أفهمة محددة للهوية الفلسطينية، والتي وصفها إدوارد سعيد على أنها "تتكوّن من خلال الخيار" وليست "كينونة" (1999)، أي إنها التزام سياسي-ثقافي فاعل بأن تكون هوية فلسطينية من أجل نضال سياسي ومقاومة. لا يتوجه هذا الالتزام إلى تأسيس دولة فقط، بل إلى قضية أهم هي إنهاء انعدام العدالة التاريخية وتحرير فلسطين، ضمن هوية قادرة على ممارسة مكانتها، أسوة بجميع الهويات الأخرى وبدون استثناء، ضمن التاريخ .31

<sup>31</sup> يُنظر (2007:1) Saloul. بالنسبة لسعيد هذه الفكرة "هوية فلسطينية اختيارية" لا تتناقض مع نظرية رشيد الخالدي بأنه يمكن للشخص تبيّن هوية فلسطينية متميزة تتساوق جيدًا مع التاريخ من خلال الثقافة، المجتمع المدني، والبلاغة السياسية (209-177 1997).

إنّ هدفي هو ليس المقارنة بين الرواية الفلسطينية والرواية الصهيونية و لا عرض منظومة للتحليل المقارن بين كل من الروايتين. عوضًا عن ذلك، أعرض قراءة ذات معنى ثقافي لذاكرات اللاجئين الفلسطينيين، والتي تكشف ماذا يعني أن تكون ذاتًا فلسطينية في المنفى اليوم. هذه القراءة ترتكز على مشهد المنفى، ليس بشكل استعاري أو وجودي، بل كشرط ملموس وفعلي لفرض الاقتلاع، والمرتبط بالمنطق الثقافي الذي يضم النكبة التاريخية عام 1948.

لهذا الغرض فإنني لا أنوي سرد تاريخ النكبة، وإنما أريد أن أظهر من خلال روايات فلسطينية كيف أن الجراح الجماعية للثقافة تنعكس في هوية أجيال مختلفة من الفلسطينيين ما بعد النكبة. في هذا الشأن، لا يشغلني ما حدث بالضبط عام 1948. أنا مُهتم بمدى أقل في الحيثيّات العينية للنكبة – ما الذي حدث، أين ولماذا – قياسًا بحقيقة أنّ الفقدان الفلسطيني للمكان في هذه الكارثة لم ينته بعد، بل يتواصل حتى هذا اليوم<sup>30</sup>. في الحقيقة، إنّ العنف الشديد واستغلال ظرف الفقدان الفلسطيني للمكان ينعكس في أشكال عديدة في الحاضر، كما عقب معظم الطلاب على ما يعرضه هذا الكتاب.

انظروا التعقيبين التاليين على الصورة 7 (ترحيل فلسطيني من قرية عراق المنشية) و 13 (لاجئون فلسطينيون يقطعون الحدود، 1948):

إنهم أبناء قرية أجدادي. هم أهلي وناسي الذين تم طردهم من العراق المنشية. الإنسان يشعر بالألم لوقوع الظلم على الآخرين، لكن الألم يكبر أكثر عندما يشعر أنهم أهله وأناسه. لا أريد أن تفهموا منّي أنني لا أشعر إلا بأهلي، بل بالجميع، كل من هو على هذه الأرض هو أخي وأبي وأمي. لكنّ الألم يكون أكبر عندما يشعر الإنسان أنّ هذه الأرض كانت يومًا ما لكنّ الألم يكون أليها، خاصة عندما يعلم أن أجداده تركوا كل ما يملكون من أراضٍ ودونمات عديدة قد تزيد عن 48 دونمًا غصبًا عنهم. ولو أن هذه الأرض بقيت لنا لما كان حالنا اليوم على هذا الحال (الصورة 7).

ما أفكر به هو كيف وصلوا إلى هذا الوضع! أين الدول العربية لتساعدهم

<sup>29</sup> استخدامي مصطلح "التطهير العرقي" هنا هو استمرار الاستخدامه من قبل إيلان بابي لوصف الظرف الفلسطيني لفقدان الوطن والمنفى. في كتابه The Ethnic Cleansing of Palestine بابي الظرف الفلسطيني لفقدان الوطن والمدنى. في كتابه كتابه كولونيالية مخطّطة بحذر، وتكمن اليوم إلى أنّ مفهوم "الترانسفير" كان منذ البداية جزءًا لا يتجزّ أمن إسترتيجية كولونيالية مخطّطة بحذر، وتكمن اليوم في أساس الصراع المتواصل حالبًا في الشرق الأوسط. وفقًا لبابي، فإنّ التطهير العرقي لفلسطين يتمثّل بشكله الأوضح في محاولات إسرائيل الدووبة لمحو التراث الفلسطيني والهوية الثقافية منذ 1948. يُنظر (2008) Pappe حول دراسة حديثة أكثر عن التطهير العرقي وظروف تدهور الصراع الإسرائيلي الفلسطيني من عنف تاريخي إلى عنف كارثي يُنظر (2008) Dayan (2008)

مؤسسات الدول، وبين ممارسات الذاكرة الشعبية، ذاكرات القطاعات المهمّشة في المجتمع، حتى ولو كانت الحدود ما بينها غير حاسمة. في الحالة الفلسطينية، يؤدي غياب الدولة والمؤسسات المطلوبة لغرض وضع صيغة رسمية للأحداث، إلى خلق إشكالية في العلاقة بين التاريخ والذاكرة. في حقيقة الأمر، جميع التواريخ الفلسطينية – تلك الخاصة بالنخبة وتلك المهمشة – تستعير أحد مصطلحات غياتري تشكر فورتي سبيفاك المركزية، وهو "الثانوية" فيما يتعلق بالرواية الطاغية في الخطاب الصهيوني. وهنا أشير إلى الرواية القبليّة الاستعمارية "أرض بلا شعب لشعب بلا أرض"<sup>72</sup>. يزعم هذا الادّعاء وجود حضور يهوديّ تاريخيّ في فلسطين يقوم على علاقة توراتية خالدة مع البلاد، في حين أنه يرفض من خلال قوّة عسكرية وحشية ادعاءات فلسطينية تاريخية أو زمنية. وأستخدم مصطلح سفيباك في هذا السياق ليس من أجل إضفاء مثاليّة على الضحويّة، بل من أجل تقديم العلاقة ما بين التاريخ الإسرائيلي الرسميّ وبين الذاكرة الفلسطينية المسكتة كجزء من الطمس و الكتابة المتواصلين.

الصراع بين الخطابين، الفلسطيني والإسرائيلي، ومتواليات القوّة الخاصة بهما: إنكار النكبة، الضحوية والوسائط، غير المتوازمة بشكل متأصّل، لكنهما مرتبطان كما يبيّن هذا الكتاب. المعركة الأساسية هي على الأرض بالطبع، ولكن حين تصل إلى السؤال حول من الذي يملك الأرض، من له الحقّ في التوطن والعمل فيها، من يفلحها ومن يخطّط مستقبلها، فإن هذه المسائل جميعها تنعكس، تتنافس وتتحدّد في الروايات ومن خلالها. إنّ القدرة على الرواية أو منع ظهور روايات آخرين هي مسألة حاسمة في التوازن ما بين الصهيونية وما يمكن تسميته "الفلسطينويّة". بخصوص الطمس والكتابة، هناك جانبان سياسيان يؤكدان على العلاقات بين الصهيونية والفلسطينوية. الأول هو أن تاريخ "التطهير العرقي" للفلسطينيين لا يزال على الأغلب قصّة لم تروّ. تمّت تغطية هذه القصّة بالإحياء الشعبيّ واسع الانتشار للهولوكوست لم تروّ. تمّت تغطية هذه القصّة بالإحياء الشعبيّ واسع الانتشار للهولوكوست بالمعاناة اليهودية بل بالعظمة اليهودية"82.

الجانب الثاني هو أنه على الرغم من الإغفال التام، تقريبًا، للتاريخ الفلسطيني عن النكبة من قبل الخطابات العامة والأكاديمية الطاغية في أوروبا والولايات المتحدة، فهو لم يعق الحياة الثقافية المستمرّة لنقل ذاكرة النكبة لدى الأجيال

<sup>27</sup> لتحليل نصتي نظري ممتاز لهذه الرواية يُنظر (8-1 2004). الدراسة تنحض التاريخ الأسطوري الصهيوني في فلسطين يُنظر (2005 الأسطوري الصهيوني في فلسطين يُنظر (2005 الأسطوري الصهيوني في فلسطين يُنظر (2005 Amsalha (1992, 2003 and و (1997)) Palunbo (1990 and 1991). كذلك، المزيد عن المساهمة المفيدة حول التحويلات المادية التي قامت بها إسر ائيل للمشهد الطبيعي في فلسطين عبر ملاءمتها للصورة الصهيونية، يُنظر (3-3 :1994) (Mitchell). بالنسبة إليه، فإن وجه المشهد الطبيعي المقدس مليء بندوب الحرب، الحفريات والاقتلاع، بحيث أنه لا يمكن لاية مخيلة لطبيعة أصلية بريئة أن تصمد للحظة. بالنسبة إلى مصطلح "ثانوي"، يُنظر (1998, 313-271: 1988) (Spivak (1988). وقد استخدمته سبيفاك في وصفها الظروف المحيطة بانتحار فتاة بنغالية ترتبط بغشل محاولة التمثيل الذاتي. تستنتج سبيفاك أن "الثانوي لا يمكنه الكلام"، ليس بمعنى أنه لا يقدر على الصراخ بشتى الطرق، بل لأن الكلام هو فعل بين متحدّث ومستمع. الثانوي يتكلم لكنه لا يصل إلى مرحلة الحوار من الكلام.

يجادلان بأنه لا توجد هناك ذاكرة نقية أو تفتقر إلى الوسائط<sup>25</sup>. يتابع مقالي خطّ التفكير هذا، ويركّز على الطرق التي تقوم من خلالها الشعوب المنفية بمحاورة ذاكراتها الثقافية، التعاطي معها وإعادة تشكيلها. فما هي الخاصية الثقافية-السياسية لذاكرة اللاجئين الفلسطينيين عام 1948؟ كيف بمقدورنا أفهمة ممارسات الذاكرة الراهنة التي بُنيت، مع أنّها لم تتحدّد، من خلال التاريخ الماضي؟ كيف يمكننا أخذ هذه الممارسات بالحسبان بوصفها تعابير عن علاقات القوة، من دون أن نهمل تميّز الوسائط والمخيّلات لدى أجيال مختلفة من الفلسطينيين المنفيين اليوم؟ سيحاول مقالي الإجابة عن هذه الأسئلة عبر قراءة عدد من ردود فعل الطلاب الفلسطينيين على الصور الواردة في هذا الكتاب.

الذاكرة، الهوية الفلسطينية والخطابات الاسرائيلية

الذاكرة هي مفهوم متقلّب. إن عمل الذاكرة بجميع أشكالها، ابتداءً بالمقالات التاريخية وحتى التذكّرات الشخصية، الشهادات القانونية وإعادة الإنتاج المتخيّلة، ليست زلقة فحسب، بل إنها تنطوي على تناقض متأصل. فمن جهة، تقوم الذاكرة على واقع ماضٍ تُعاد تسميته خارج ذاتية الفرد. ولكن من جهة أخرى، تحتاج الذاكرة إلى راوٍ مزوّد بمصاف ثقافية للمسافة بين الأجيال، العمر والجندر، الطبقة والانتماءات السياسية، والتي يمكن من خلالها كشف من يملك السلطة على حقيقة الماضي. فالذاكرات يرويها راوٍ في الحاضر، وعلى الرغم من ذلك، لا ننفك نستعملها كمصادر ذات مصداقية للمعرفة التاريخيّة.

الذاكرة متواسطة على الدوام، حتى في ما يسمّى الذاكرة غير الطوعية. هناك بنى مركبة تختلط فيها تجاربنا الراهنة بصور جمعها العقل من مصادر متعددة الأشكال، بما يشمل عوالمنا الداخلية. علاوة على ذلك، فإنّ الذاكرات دومًا هي فردية وجماعية، معًا. صور الماضي تواجهنا بشكل منهجيّ، سواء تعرّضنا لها بشكل فعلي أم لم نتعرّض. الذاكرات تتفاعل من عالم الروائح، المشاهد، العادات والصور نحو العالم الخارجي من خلال أنماط ثقافية مثل النصوص اللغوية، النثر، الشعر والمرئيات. نحن نلتقط الذاكرات عبر الأساطير، الحكايات التراثية والقصيص الشعبية بالطرق التي نتحدّث فيها عن التقاليد، الوعي القوميّ والهويات. إذًا، فالعمل على الذاكرة يجب أن لا يتوجّه الى السؤال عمّا حدث فقط، بل أيضًا إلى كيفية معرفتنا بالأشياء، أية أصوات نعرف، وأين يتواصل الصمت<sup>26</sup>.

يميّز معظم الباحثين اليوم ما بين التواريخ المهيمنة والرسمية التي تفرضها

25 Ahmed H. Sa'di and Lila Abu-Lughod (eds.), Nakba: 1948, Palestine and the Claims of Memory (2007), pp. 3-5.

<sup>26</sup> من بين العديد من المؤلفات حول الذاكرة الثقافية يشكل كتابا أندرياس هويسن (1995 Memory 1995) و Wemory 1995) و 26 من بين العديمة. كذلك، في المخالفة بين الذاكرة الثقافية ورموز الدولة القومية، يُنظر (2-7-1989: Nora (1989: 2-2). للاطلاعا على نقاشات موجزة حول الذاكرة الثقافية في سياق الخطابات الإسرائيلية والفلسطينية المتصارعة على الذاكرة، يُنظر, Bardenstein (1999: 148-71) and Bal (1999: vii-3).

# الحياة ما بعد 1948: ذاكرات فوتو غرافية في وقت النكبة

إيهاب السلول

43

في الخامس عشر من أيار 2011، سيحيي الشعب الفلسطيني في مختلف أنحاء العالم الذكرى الثالثة والستين للنكبة. يستخدم الفلسطينيون هذا التعبير، النكبة، للإشارة إلى الأحداث التي وقعت في فلسطين قبل عام 1948، خلاله وبعده. وقد تتوجت هذه الأحداث بإقامة دولة إسرائيل، ولكن أيضًا بضياع فلسطين<sup>22</sup>. اليوم، مع مواصلة إنكار "حقّ العودة" للفلسطينيين إلى بيوتهم في فلسطين، فإنّ علائقية روايات النكبة تزداد قوة<sup>23</sup>. هذه الروايات هي حقًا الروايات الأهمّ في الخطابات التاريخية والسياسية الفلسطينية. هذا المقال يتقصني كيفية تشكيل روايات الطلاب الفلسطينيين للذاكرات عن ضياع الوطن، وذاكرات الأحداث التاريخية حول 1948 ارتباطًا بالتهجير المستمرّ حتى عام 2011.

هناك كم كبير من الأعمال البحثية التي تتمحور حول فلسطين والفلسطينيين. مع ذلك، لم يتم إيلاء الذاكرة الثقافية للنكبة وصلتها بروايات المنفى سوى القليل من الاهتمام. أحد الكتب القليلة التي صدرت مؤخرًا في هذا الصدد، والذي يلتقي تحليلي مع العديد من المسائل النظرية والحيثية الواردة فيه، هو المؤلف الجماعي الذي قام بتحريره كل من أحمد سعدي وليلي أبو اللغد<sup>24</sup>. يضم الكتاب عشر مساهمات تنسج معًا ذاكرات فلسطينية. وهي تتقصي الأساليب التي يتذكر الفلسطينيون بها ماضيهم ويحملونه معهم في الراهن من خلال رموز، خرائط، كواشين أرض ومفاتيح بيوت، قصص، عادات وقصائد. استنادًا إلى نظريات ومناهج مختلفة لإبراز أشكال الفقدان الفلسطيني للمكان في الثقافة الراهنة، توضيح دراسة سعدي وأبو اللغد الضرورة التاريخية لذاكرة فلسطينية جماعية، والتحديات التي تواجهها من خلال الأصوات المهمشة والممارسات الأخلاقية والسياسية الساعية لمحوها. وكما يشرح المحرران في مقدّمتهما، فإنّ الكتاب يتحدّى الفكرة التي مفادها أنّ الهوية الفلسطينية الجماعية معطاة بشكل أونطولوجي. وعوضًا عن ذلك،

<sup>22</sup> استمر الانتداب الفلسطيني على فلسطين منذ عام 1922 وحتى 1948. خلفيات تاريخية عن ترحيل الفلسطينيين، يُنظر: نكبة فلسطين، عارف العارف، سنة أجزاء مصورة (1959) and (2003) and (1959), [1974] 2005 Khalidi (1984, 1988: 4-19 and 1992),

<sup>23 &</sup>quot;حقّ العودة" هو قرار معترف به دولتّا من قبل الأمم المتحدة، القرار رقم 194، كانون الأول 1948. ينصّ هذا القرار على أنّه يجب السماح للاجئين الفلسطينيين بالعودة إلى بيوتهم التي تم ترحيلهم منها. هذا الحقّ، أيضًا، يمثّل مطلبًا أساسيًا لدى الفلسطينيين لأيّة تسوية فلسطينية-إسر ائيلية. وقد رفضته إسرائيل بشكل متكرّر. يمكن العثور على نصّ القرار كاملا على الرابط التالى:

http://domino.un.org/unispal.nsf/0/c758572b78d1cd0085256bcf0077e51a? OpenDocument.

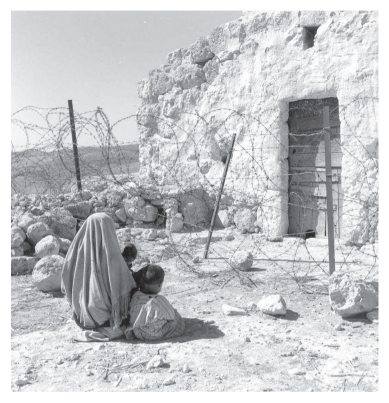
<sup>24</sup> Nakba: 1948, Palestine and the Claims of Memory.

نتصرّف ضمن نظام يحافظ على التحيّز تجاه 1948. إنّ دولة إسرائيل، وكثيرًا من مواطنيها، ليسوا في وضعيّة تسمح بإعادة المشاعر تجاه المعاناة الفلسطينيّة، أو بإعادة التركيز على اللاجئين الفلسطينيّين، ربّما لأنّ إسرائيل والإسرائيليين يظنّون أنفسهم محصورون في دولة في حالة طوارئ. في الموقت الذي يمكن فيه فهم ذلك، إلا أنه يصعب اعتبار الأمر بنّاءً على المدى البعيد. يطالب الفلسطينيّون باعتراف بانتزاع ملكيّتهم، وهم لا يزالون ينتظرون هذا الاعتراف. لكنّ هناك مزيدًا لذلك. الإسرائيليّون اليوم أكثر إدراكًا لبعض حالات الصمت، وفي أحيان معيّنة يشعرون بثقل وزنها. وفي حين أنّ بعض الطلاب يشيرون إلى موقف متمسك بشكل متواصل بالإبعاد والتهميش، فإنهم شاهد، كذلك، على سيرورة بطيئة للتحرّر من دائرة الصمت طويلة الأمد.

# المراجع

- · Augé, Marc. 2004. Oblivion. Minneapolis: University of Minnesota Press.
- Ben-Ze'ev, Efrat, Ruth Ginio and Jay Winter. 2010. Shadows of War: A Social History of Silence in the Twentieth Century. Cambridge: Cambridge University Press.
- Ricoeur, Paul. 2004. Memory, History, Forgetting. Chicago: University of Chicago Press.
- Winter, Jay. 2006. Remembering War: The Great War and Historical Memory in the Twentieth Century. New Haven: Yale University Press.
- Young, James. 1997. Between History and Memory: The uncanny voices of historian and survivor. History and Memory Vol. 9, No. 1/2, pp. 47-58.

والشوق إلي مسقط الرأس". في مكانٍ آخر، يقول طالبٌ آخر إنّ الصورة تُظهر "حزنًا ومعاناة كونيين". رغم حقيقة أنّ كلّ الصور التي عرضناها تتعامل مع الصراع الإسرائيلي-الفلسطيني في 1948، وبشكل رئيسيّ، مع اللاجئين الفلسطينيين، فإنّ بعض الإسرائيليّين اليهود، الذين أُجريَت المقابلة معهم، كانوا يحاولون أن يجعلوا السياق القوميّ حياديًّا، مختارين شرحًا كونيًّا.



دعونا نختتم باستنتاج. حالات الصمت الاجتماعي ليست مميِّزةً لأي مجتمعٍ فردي، وعادةً ما يتم ربطها بالحرب والعنف. قامت الدولة التركية بشطب ذكرى التطهير العرقي للأرمن، كما تهرّبت إسبانيا من التعامل مع الحرب الأهلية لعقود، بعد وقت طويل من موت فرانكو. أمّا دولة إسرائيل فلم تستطع أن تتباهى بنفسها مع المؤسسة الأسطورية للطرد الجماعي الذي تم تدريسه جنبًا إلى جنب مع حكايات البطولة. لذلك، كان الوجه الآخر من عُملة إحياء الذكرى القومية عبارةً عن وضع تعليمات بالسكوت على مواضيع معيّنة. لم يكن ذلك مجرّد صمت مُمَاسس، يُعبَّر عنه في الاحتفالات القومية أو في المناهج المدرسية. إنّ هذه التصوّرات تغلغلت عميقًا لدى المواطنين، وتنعكس في الخطابات والممارسات اليوميّة. وكما هي الحال مع عدّة رموز سلوكيّة، فإنّ الوليك الذين يتبنّون حالات الصمت هذه ويتكيّفون معها، يفعلون ذلك بشكلٍ "طبيعيّ،" من دون انتباه كبيرٍ إلى الانتقائيّة التي غُرسَت فيهم. لماذا يجب علينا تحليل آثار الصمْت هذه؟ لأنها تشير إلى أننا لا نزال لماذا يجب علينا تحليل آثار الصمْت هذه؟ لأنها تشير إلى أننا لا نزال

#### اقتباس:

"مسكن مؤقت من الخيام لليهود، كما يُرى نساء وفتاة، يقمن بغسل أوان في حنفيّة عامّة. من جهة، يكتوي القلب لرؤية ظروف الحياة التي اضطرّ القادمون الجُدد إلى مواجهتها، لكن من الجهة الأخرى، يجري الحديث عن إنجاز غير مسبوق لدولة فتيّة تستوعب كمية كبيرة جدًّا من القادمين، في وقت قصير جدًّا."

ولكن، عندما يكتشف أنّ هؤلاء فلسطينيّون بعد قراءة التعليق على الصورة، يقول: "الشعور بالألم وبالمشاركة في الحزن والأسف غاب." إنّ سيرورة فقدان الحِسّ تأخذ مفعولها، ليتحوّل الذات إلى موضوع.

40

# نزع التركيز

نوعٌ ثالثَ وأخير من حالات الصمت هو نزع التركيز. يتألَف هذا النوع من اعترافٍ جزئيّ؛ يمرّ فيه الشخص على شيء مرّ الكِرام وينتقل فجأةً إلى الموضوع التالي. بهذه الطريقة، تقلّ أهميّة الموضوع. يُطبَّق ذلك، بشكلٍ أسهل، عندما نحافظ على نقصٍ في المعرفة، كما هي الحال في أحد الردود الأوليّة على صورة طبريا المُدمَّرة:



"تظهر في الصورة أنقاض مبنًى، حيث إن الفنّ المعماريّ يشهد على أسلوب بناء قديم: عقد عتبة المدخل والسقف الدائري، ربما يدور الحديث عن بلدة عربية/بأسلوب بناء عربيّ. ومع كلّ الخراب الذي يبدو في الصورة، أنا أعتقد أنه لا يجري الحديث عن صورة بعد حرب، بل يجري الحديث عن مبانٍ قديمة تمّ هدمها لبناء مبانٍ جديدة."

يُمارَس نزع التركيز، نوعًا ما، جنبًا إلى جنب مع عملية التحويل: يقدّم الشخص الذي أجريَت معه المقابلة تصريحًا عامًّا عن الصورة، مجرّدًا إياها من خصوصيّتها. في حالة الصورة أدناه، فكّر الشخص الذي أُجريَت معه المقابلة بالحنين إلى الماضي فكتب: "تثير فيّ الصورة مشاعر من الذكريات

في أوقات معيّنة، يبدو نزع المشاعر العاطفيّ بأنه عبارةٌ عن ضمائر، كما يظهر ذلك في الردّ التالي على هذه الصورة:

"الصورة شبيهة جدًّا بوضعيّة أوّلية خاصّة بي؛ يجري الحديث عن عرب طُردوا أو هربوا، وهم يحاولون الوصول إلى القوارب. هناك حزن في أعقاب تعاطفي وتماهيّ مع مشاعر هم، لكنّه تنتابني البلادة مع العلم أن الحديث هو عن عرب."



كلّ ما يخصّ "العرب"، يقوم اليهود الإسرائيليّون بنزع تعاطفهم معه؛ البلادة مُرحَّبٌ بها. مثالٌ أخير يأتي من الصورة "فلسطينيّون يعيشون في خيمة بقبر الست"، عندما يفترض المشاهد اليهوديّ، بداية، أن الصورة تُظهر مخيّمًا للمهاجرين اليهود في سنوات الـ1950. من خلال الافتراض بأنهم يهود، يقدّم الشخص الذي أُجريَت معه المقابلة، ردًّا عاطفيًّا دراماتيكيًّا عن معاناتهم، يتناول الأسى في مواجهة بلائهم.



اقتباس:

"خُمنت سابقًا أنّ هذا هو المقصود، إلاّ أن الصورة هنا، أيضًا، لا تثير لديّ مشاعر خاصة ومزيدًا من الفضول التاريخيّ بالنسبة إلى الحدث: هل تمّ طردهم، فعلاً، أم أنهم هربوا، أين أغلب الرجال؟ ما هي وُجهتهم".

هذا نزعٌ للتعاطف عبر إضفاء عناصر ثقافيّة على الصورة: فبدلاً من التأمّل في مصير هؤلاء النساء/ ورغم حقيقة أننا سألنا عن ردّها العاطفيّ، نجد أنّ الطالبة التي أُجريَت معها المقابَلة تورِدُ، فجأةً، أسئلةً تاريخيّة. في الوقت نفسه، يُشير هذا الردّ إلى أنّ سيرورة الإبعاد غير مُكتملة؛ إذ إنّ الصورة تثير، فعلاً، انخراطًا أكثر من قبَل المشاهِد. لعلّ هذا الاستفسار الأوليّ سيولّد اهتمامًا أوسع لاحقًا.

للاطلاع على مثالٍ ثان على نزع التعاطف، دعونا نتأمّل الصورة "أبراهام جلاسير يعمل مع فرقة الهدم لتطهير مواقع المعركة في يافا، تشرين الأوّل .1949." في حالة هذه الصورة، تظهر سيرورة نزع التعاطف من خلال اللغة:



اقتباس:

"يا للخسارة على الهدم، ولكن – على حدّ علمي – إنه يأتي انطلاقًا من الرغبة في البناء والتجدّد. هدم ما كان موجودًا لئلاّ يعود العدوّ ليبني مكانه شيئًا آخر أفضل."

يتماهي هذا الطالب مع الرجال الذين يعملون على الهدم، بعد أن عرف أنهم يهود. أمّا أولئك الذين كانوا يعيشون في البيت فتمّ تعريفهم بأنهم "العدوّ"، وحُرموا من أيّ مرجعيّة إضافيّة. على نحو مشابه، وفي مكان آخر، طالبٌ آخر يُشير إلى العرب الذين سكنوا هذه القريّة يومًا ما، نراهم في التعليق بوصفهم "هُم".

"أشعر الآن بالارتباك، فإن الحديث هو عن يهود هم المسؤولون عن هذا الوضع الذي لحق بالعرب. أشعر بأننا لا نختلف كثيرًا عن شعوب أخرى."

يعيدنا هذا الرد الفوري إلى اليهود بوصفهم ضحايا. عندما يصبح من الواضح أن الرجال في الصورة هم عربٌ يفتشهم يهود، تصبح الطالبة التي أجريت معها المقابلة غير متأكدة؛ الفئات التقليديّة تنهار، وعملية التحويل، آليّة الدفاع، لا تعمل."

نزع التعاطف

إنّ التحويل الذي وصفنه حتى الآن، يُعتبَر شكلاً من أشكال الإبعاد. شكلٌ آخر من أشكال الإبعاد نراه عندما تختار الطالبة التي أجريَت معها المقابلة نزع تعاطفها، والذي يمكن أن يُعرَّف، كذلك، بأنه ممارسة الكبت العاطفيّ. حدث ذلك عندما صادف الطلاب، الذين أجريَت معهم المقابلة، شيئًا مزعجًا ولكنهم أحجموا عن ردّ فعلٍ عاطفيّ. تأمّلوا الصورة التي تبيّن فلسطينيّين مُهجّرين من قرية الطنطورة، حزيران 1948.



اقتباس:

"ظننتُ أنها عن بناء مستوطنة جديدة وليس عن طرد. ولكني كنتُ على حقّ بخصوص مظهر الأشخاص. الآن يمكنني في الخلفية أن أرى شخصًا أبيض يطرد السكان الأصليّين. الطرد ليس لطيفًا أبدًا، ولكن ليس عندي أيّ مشاعر عدا عن ذلك."

ما الذي تقوله الطالبة؟ بدايةً، تحاول تفسير الصورة بشكلٍ إيجابيّ. عندما يفشل ذلك، تسكتشف مزيدًا من التفاصيل التي تشهد على طرد العرب. في النهاية، تصرّح بأنها لن تتخرط أكثر؛ إنها تنزع تعاطفها بنفسها. يمكن أن نجد ردًّا مشابهًا في ردّ فعلٍ آخر على هذه الصورة، عندما يعرِف المُشاهد التعقيب:

اقتباس:

"يظهر في الصورة أشخاص وجوههم متّجهة نحو الحائط، وهم يقفون رافعي الأيدي، إشارة إلى الاستسلام. أعتقد أن الحديث عن معتقلين فلسطينيين/مخرّبين قام الجيش بإلقاء القبض عليهم قبل خروجهم إلى عملية، أو في الوقت الذي كانوا يدبّرون فيه لهذه العملية."

ما هو التحويل الذي تم هنا؟ تفترض الشابة التي أجريَت معها المقابلة أنه عندما يتم تفتيش الأشخاص، فقد يكونون فلسطينيّين، وإذا كانوا فلسطينيّين، فقد يكونون إرهابيّين. عندما نعزو هذه الهويّات إليهم، لا بدّ وأن يكونوا في طريقهم لتنفيذ هجوم ما. من هنا، يكون البحث مُبرَّرًا.

لكن، يجب أن ننتبه إلى حقيقة أنه فيما تبقى من الاقتباس، تشك الشابة بافتر اصاتها الخاصة وتقول: "ذلك يُذكّر بفترة الكارثة، عندما قام النازيون بذبح اليهود. من المُمكن أنهم ليسوا عربًا مُخرّبين". بين الحين والآخر، نصادف مثل هذا التأني والأفكار الثانية، فلمثل هذه الأمور يجب أن نلفت الانتباه بوصفها علاماتٍ لتغيّر مُحتمَل، ما يتيح للمرء التمرّد على الإطار العاديّ للتفكير.



المثال الثالث يأتي من الصورة: "البحث عن أسلِحة من قبَل يهود في قرية خلدة"

اقتباس:

"يُذكّرني هذا الوضع بالحرب. تثير الصورة فيّ مشاعر صعبة، خوفًا، وذعرًا. إنها تذكّرني بصفّ مطلقي النار خلال الكارثة: مجموعة سكانية لا حول لها ولا قوة في منطقة متروكة ومنعزلة."

مرّةً أخرى، يتم تحويل المشهد من فلسطين إلى أوروبا، ويتحوّل فيه المرتكبون إلى نازيّين. بعد أن واجهت الطالبة التعقيب على الصورة، بدّل المرتكِب المفترَض والضحيّة المفترضة هويّاتهما. من الصعب التعامل مع ذلك، تشهدُ الطالبة:

يتعلّق ذلك بالمنافسة على اتّخاذ دور الضحيّة، كما نوقشَ في مقال سوريك من هذا المجلّد. تأمّلوا المثال التالي، انطباع شابّة إسرائيليّة يهوديّة عن الصورة أدناه:

اقتباس:

"نرى في الصورة عربًا (حسب الكوفيّات) يتمّ تحميلهم على قافلة شاحنات تقود – على ما يبدو – إلى مكان معيّن. لا أعرف ما إذا كان الحديث عن ضبّاط بريطانيين، لكنّ ذلك هو ما يُمكنني أن أخمّنه عنهم. تثير الصورة فيّ مشاعر الحزن، لأن ذلك كثيرًا ما يُذكّر بعمليّات نقل وتهجير تمّت ممارستها مع الشعب اليهوديّ في الكارثة، الذي تمّ نقله عن طريق قاطرات الحيوانات إلى معسكرات عمل وتجميع. هناك شعور بأن الظرف معروف جدًّا ومؤلم جدًّا، وأن العرب الذين يظهرون في الصورة لا يركبون الشاحنات/ سيّارات النقل، بموافقة تامّة، بل من خلال شيء من الترويض."

لدينا مثالان على التحويل هنا. أولاً، افترضت المُعلَّقة بأنّ الجنود الذين يشرفون على التهجير هم ضبّاط بريطانيّون (رغم حقيقة كوننا نتعامل مع جنودٍ يهود). ثانيًا، تتخيّل الشابة أنّ الفلسطينيّين الذين هُجِّروا في الصورة، هم في حقيقة الأمر يهودٌ في المحرقة. بكلمات أخرى، حتى لو كان بإمكان هذه الشابة تحديد هويّة الأشخاص الذين في الصورة من خلال الكوفيّات بأنّهم عرب، إلا أنها تحوّل الهويّة إلى آخرين، محاولةً بذلك تفادي الموضوع الفعليّ للصورة وتجنّبه.



أمّا المثال الثاني فيأتي من الشابة نفسها التي أُجريَت معها المقابلة، والتي تعلّق فيما يلي على الصورة أعلاه: "تفتيش عمال البلماح (لقب قافلة المرافقين) للعثور على أسلحة من قبّل البريطانيين، 1948"

بنّاءً للبعض وهدّامًا للآخرين. ثالثًا، إنّه في تدفّق دائم، مثل الذاكرة تمامًا؟ إنه مثل الطبقات الجيولوجيّة التي يمكن أن تنبعث من جديد؛ وحدها الوتيرة تُسرع إلى الأمام مقارنة بالجيولوجيا. حالات الصمت يمكن أن تصل إلى السطحَ لتُخمَد بعد ذلك.

لماذا نحتاج إلى معاينة حالات الصمت الإسرائيلية في قضية لاجئي 1948؟ أوّلاً، وقبل كلّ شيء، لأنها حالات واضحة؛ يمكنك سماع صوتها يناديك من بين السطور. ثانيًا، لأنّ من السهل توقعها لدرجة أنّ أفرادَ أيّ أمّة سير غبون بطمس حقائق لا تتناسب تمامًا مع أسطورتهم التأسيسيّة. ثالثًا، رغم النجاة الجزئيّة للأسطورة التأسيسيّة الإسرائيليّة، فإنّ مسائل حقوق الإنسان تهيمن على الخطاب العامّ اليوم، بما في ذلك الخطاب المتعلّق بالصراع الفلسطيني- الإسرائيلي. من هنا، نجد أنفسنا عالقين في معضلة يجب على ذكريات الحرب فيها أن تتلاءم، بشكلٍ ما، مع قيم حقوق الإنسان. يقودنا ذلك إلى السبب الرابع: نمر في مرحلة زمنيّة تتعدّى ستين عامًا على الأحداث التي تُتيح إلقاء نظرةٍ محدودةٍ إلى الوراء؛ فما كان مخفيًا في السابق، مُنكرًا أو مهمشًا، بات نظرةٍ محدودةٍ الى الوراء؛ فما كان مخفيًا في السابق، مُنكرًا أو مهمشًا، بات المتغيّرة للصراع تستدعي نقاشًا حول الأمور التي تمّ الكشف عنها، والأمور التي يصعبُ التعبير عنها.

يمكن تعريف الأمثلة الثلاثة التي أناقشها هنا بأنها آثار الصمت؛ لأنها واضحة لدرجة لم تعد صامتة بشكل كامل أبدًا. التصنيف أدناه، مثل العديد من التصنيفات، هو تصنيف مفتعل؛ تمّ تطبيق عدّة أنواع من حالات الصمت، بشكل متزامن، وإنشاء الفصل بينها لغايات تحليليّة فحسب. دعونا نتأمّل الأنواع الثلاثة من حالات الصمت – التحويل، نزع التعاطف ونزع التركيز.

## التحويل

النوع الأول، التحويل، مأخوذ من علم النفس. يكون التحويل، في حالتنا، عند إعادة توجيه المشاعر، التي أثارتها ظروف عينية، إلى مكانٍ وزمانٍ آخرين.



"فلسطينيّون من عراق المنشية في ظلّ الترحيل"

# الصمْتُ الاجتماعيّ: التحويل، نزع التعاطف ونزع التركيز في أوساط الطلاب الإسرائيليّين

إفرات بن زئيف

33

تميّزَ القرن العشرون ببروز مفاجئ للاهتمام بدر اسات الذاكرة وإحياء الذكري، و هو ما عُرّ ف بكونه انفجار الذاكرة في ما يُر ذ ذلك جلبًا، وعلى نحو استثنائي، في دراسة الحروب. لفهم المجتمعات، كان المرء ينظر إلى أشكال إحياء ذكرى الحرب إنّ العديد من الباحثين، خصوصًا في مجال العلوم الاجتماعية، والذين قاموا بتبنّي توجّهِ ما بعد تجريبيّ، كانوا يبحثون في تعدّدية الأصوات وفي "الأصوات الخارقة للمؤرِّ خين والناجين"21. ومع نشوء هذه الاستكشافات، بات بعض المصطلحات القديمة مبتذلاً. إنّ المصطلح الشعبيّ "ذاكرة جماعيّة" كان قد بدأ يتآكل ببُطء ودعًا مجال دراسات الدّاكرة إلى مصلطحات جديدة، وأكثر دقة. وكمحصلة لذلك، كانت عمليّة البحث تتناول الموضوع عبر مصلطحاتٍ أكثر دقّة مثل الذاكرة القوميّة (التي كثيرًا ما تُقَابِلُها صِيغٌ محليّة)، الذاكرة العائلية، ممارسات إحياء الذكري، وكلاء الذاكرة، أو إبر أن سيرورة التذكّر أحد المصطلحات الذي يدور في الفلك نفسه والذي دخل حيّز الاستخدام هو "الصمنت الاجتماعيّ". حتى الآن، لم يحظَ الصّمت الاجتماعيّ إلا بقليل من العناية، نسبيًّا. في الإمكان مقارنة الصمت الاجتماعي بالطبقات الجيولوجية المخبّأة تحت سطح الحياة اليوميّة. يمكن الكشف عن هذه الطبقات من خلال الارتفاع البطيء للصدوع الجيولوجيّة، أو عبر الانفجارات المفاجئة التي تُشكّل خُفرًا وسُدودًا تُشير إلى حضور ها الدفين تحت الأرض. يتألّف الصمت الاجتماعيّ من طبقاتِ دفينة يمكننا استشعار وجودها. أرجو، في هذه الورقة القصيرة، أن أتمكّن من إقامة تصنيفٍ قصير يُلقى بضوئه على بعض حالات الصمت الاجتماعيّ المرتبطة بالحرب والإنكار لدى اليهود الإسرائيليّين. سيتمّ استقاء الأمثلة من نماذج الأسئلة التي عممناها على الطلاب. تُشير ردود فعل ا الطلاّب إلّي مدى اختلاف الأّليّات التي تخلّلت العمل، لتُتيح لهم تجنّب العوامل التي لم تتناسب تمامًا مع نظرتهم الكونيّة السابقة، والتقليل من أهميّتها. ولكن، قبل المضيّ إلى النتائج، دعونا ندلي ببعض الكلمات، فقط، حول طبيعة الصمت الاجتماعيِّ. أوّلاً، الصّمتُ الاجتماعيّ متأصّلٌ في أيّ سياق اجتماعيِّ كان؛ إنّه ضرورةٌ آجتماعيّة تُتبح تبسيطَ الواقعَ وإنشاءَ سرّدِ مُتماسكِ للماضيّ. ثانيًا، إنّه ليس جيّدًا ولا سيّئًا بالمّفهوم المطلق؛ فالصمت عينه يمكن أن يكونَ

<sup>20</sup> يُنظر ونتر 2006. ترد قائِمَةُ المَرَاجِعِ في نهاية هذا الفصل.

<sup>21</sup> James Young, "Between History and Memory: The Uncanny Voices of Historian and Survivor". History and Memory, Vol. 9, No. 1/2 (1997), pp. 47-58.

هذا التحسن بعد حرب 1973 التي لم تحقّق فيها إسرائيل، ولأول مرة منذ قيامها، انتصارًا عسكريًّا واضحًا. بعد هذه الحرب، بدأت تظهر بوادر لطبقة فلسطينية برجوازية رافقها انتعاش اقتصادي مطرد. انعكس هذا التحسّن الاقتصادي مباشرة على أوضاع المثقفين، واستثمر الأهالي في دراسة أبنائهم الجامعيّة، ما أدّى إلى ظهور جيل جديد من المثقفين الفلسطينيين الذين تتلمذوا في الجامعات الإسرائيلية. وأخذ هذا الجيل يتبلور مع بداية ثمانينات القرن العشرين. ومع تبلور الهوية الثقافية الفلسطينية لهذا الجيل، ومن لحقه، أصبح موضوع النكبة والذاكرة الجماعية من أهم مركبات الهوية الثقافية والسياسية للفلسطينيين في إسرائيل والأراضي المحتلة منذ عام 1967، والشتات الفلسطينيين وأزيح، تدريجيًّا، ستار الخوف والخجل، وبدأت قصص النكبة والتهجير واللجوء تُسرد بكل الوسائل. وتتويجًا لهذا التغيير الجذريّ وكسر حواجز الصمت والخجل، أقامت المؤسسة الفلسطينية أهمّ المواقع الإلكترونية وانطباعاتهم ويقومون ببناء سردية فلسطينية متكاملة، وعنوان هذا الموقع هو: http://www.palestineremembered.com/

العالم الغربيّ إعجابه ببطولات دولة إسرائيل الحديثة، وكأنها انعكاس لدول الغرب المتقدّمة.

وهكذا، انقطعت الأقلية الفلسطينية التي بقيت داخل حدود دولة إسرائيل عن عمقها الثقافي والقومي، وظلّت هذه الأقلية أكثر من جيلين دون أي بنية ثقافية، ما عدا قلة قليلة انخرطوا في الحزب الشيوعي، الحزب الشرعي الوحيد الذي لم يُمثل مصالح المؤسّسات الصهيونية. وهكذا، لم يكن لدى الأقليّة الفلسطينية في إسرائيل سوى صحيفة "الاتحاد" لتعبّر، من حين إلى آخر، عن أوضاع الفلسطينيين في إسرائيل. إلا أن هذا الصوت بقي محليًا، ولم يستطع الوصول إلى العالم لإبلاغه بتداعيات النكبة وسياسة المصادرة ومآسي الحكم العسكري الذي وُجّه فقط ضدّ الأقلية الفلسطينية. ولم يكن وضع اللاجئين خارج وطنهم أحسن حالاً، فبعد صدور القرار 194 من قبل الأمم المتحدة والقاضي بعودتهم إلى ديارهم وحلّ قضيّتهم، تم نسيانهم وأصبحت المتبعة للأمم المتحدة.

في حزيران 1967 انتصرت إسرائيل في حرب خاطفة على مصر، وسوريا والأردن معًا، واتسعت رقعتها نتيجة لاحتلال مناطق جديدة لتشمل مساحة زادت بأضعاف المرات عن رقعتها الأصلية: فاستولت على قطاع غزة وشبه جزيرة سيناء، والضفة الغربية لنهر الأردن ومن ضمنها القدس الشرقية وهضبة الجولان السورية. ونتيجة لذلك، انتقل العديد من مخيمات اللاجئين في الضفة الغربية وغزة تحت السيطرة الإسرائيلية.

كآنت سنة 1967 سنة مفصلية في التاريخ الفاسطيني، وعلى الرغم من هزيمة الدول العربية عسكريًا، إلا أن الأقلية الفلسطينية داخل إسرائيل، والتي امتلكت جنسية إسرائيلية، عادت والتقت من جديد مع جزء كبير من الشعب الفلسطيني في الضفة الغربية وقطاع غزة. وخلاقًا لما حدث عام 1948، ولاعتبارات سياسية إسرائيلية-أردنية، لم تغلق الأردن حدودها بعد حرب 1967 مع إسرائيل، وأصبحت الأردن منفذًا لنقل النتاج الفكري العربي من كافة أرجاء الوطن العربي إلى الضفة الغربية، ثمّ إلى المدن والقرى الفلسطينية داخل دولة إسرائيل. هذا النقل الفكري ساعد كثيرًا في نشر الوعي الثقافي والسياسي للأقلية الفلسطينية في إسرائيل وفي الضفة الغربية.

وبالتوازي مع هذا الحدث، ونتيجة للتوسّع المفاجئ لدولة إسرائيل وانشغال معظم القوى العاملة اليهودية في الحفاظ على "الأمن" وإدارة شؤون الاحتلال وباقي مرافق الدولة من ناحية، ولاحتياج إسرائيل السريع لبناء خطوط دفاع جديدة على طول قناة السويس وهضبة الجولان ونهر الأردن، الخط الفاصل ما بين الضفة الغربية المحتلة ودولة الأردن من ناحية أخرى، لم يكن أمام إسرائيل بدّ من "استغلال" الأيدي العاملة الفلسطينية صاحبة الجنسية الإسرائيلية، والتي كانت في معظمها عاطلة عن العمل بعد مصادرة أملاكها وأراضيها. هذا التحوّل الأولي ولّد تحوّلات جذرية في المجتمع الفلسطيني داخل إسرائيل، ولاحقًا في الضفة الغربية وقطاع غزة. نتيجة لفتح سوق العمل أخذت أوضاع الفلسطينين تتحسّن اقتصاديًا بشكل تدريجيّ. وتسارع

وفوق كلّ هذا، لم يشأ المهزوم الحديث عن هزيمته، وإضافة إلى شعور الخوف و عدم الأمان والعيش في مخيّمات اللجوء أو في بيئة غريبة طغى الشعور بالعار والذنب والتأنيب الذاتي. هذه المشاعر عملت مجتمعة على تعاظم الصمت و عدم الحديث عمّا جرى. لقد ولدت ظروف الحياة المذلّة والغربة لعامة الناس، كما يظهر ذلك جليًا في العديد من الصور المعروضة في هذا الكتاب، بعد أن عاش هؤلاء في وطنهم وبين أهلهم وفوق أرضهم، شعورًا بالخجل من الذات وممّن يحيطون بهم. وازداد ثقل هذا العامل في المجتمع الفلسطيني خاصة، كونه مجتمعًا ذكوريًا/أبويًا، ونتج عنه صمت مطبق في محاولة الإخفاء إخفاقات التجربة الشخصية، حيث أنّ الفشل الجماعي مثّل، كذلك، إخفاقًا شخصيًا ضرب كبرياء القيادة الذكورية/الأبوية في كلّ مستوباتها العامة و الخاصة.

ونتيجة القتلاع الناس من وطنهم وبيوتهم ولجوئهم إلى أماكن متفرّقة تمّ بالفعل تفكيك المجتمع الفلسطيني وتدمير بناه الثقافية. في معظم الأحيان، خرج المثقفون من بيوتهم لا يحملون شيئًا، بالإضافة إلى ظروف الشتات والتشَّتَّت، انشغلوا هم، أيضًا، بمصاعب الحياة لتوفير لقمة العيش لهم و لأفراد أسرهم، بدل الانشغال في هموم الناس ووصف معاناتهم أو طرح حلول لمشاكلهم وفي غياب مجموعة المثقفين وسيطرة "الدول المضيفة" للاجئين على وسائل الإعلام تمّت السيطرة المطلقة والتحكّم الكامل بالأصوات المسموح سماعها والأقلام الممنوع نشر نتاجها حسب مصلحة الأنظمة الحاكمة، والتي تعارضت في كثير من الأحيان مع مصالح اللاجئين الفلسطينيين. أمّا الفلسطينيون الذين بقوا في بلادهم، ضمن حدود دولة إسر ائيل التي حكمتهم بو إسطة أذرع الحكم العسكري، فلم يستطيعوا أن يعبّروا بوسائل الإعلام العامة، التي كانت تحت سيطرة المراقب العسكري، عن مأساتهم وتطلّعاتهم. وهكذا، فعلى امتداد حوالي عشرين عامًا بعد نكبتهم، لم تُسمع أصوات المنكوبين، ولم تُرو قصص المهزومين. هذا الصمت الذى ساد المجتمع الفلسطيني المهزوم وفر فرصة ذهبية "للمنتصرين" أن يطوّر وا روايتهم فيمًا يتعلِّق بنجَّاحهم في إقامة دولة إسرائيل، وعرض صور البطولة و المعجز ات دون الالتفات لما سبّبه انتصار هم للفلسطينيين الذين شرّ دو هم، قتلوهم، هدموا قراهم ومدنهم واستولوا على ممتلكاتهم، وفي أحيان عدة انتهكوا أعراضهم واغتصبوا نساءهم 19 في مقابل الصمت الفلسطيني، ارتفع صوت الدعاية الإسرائيلية في محاولة منها للتملص من المسؤولية عمّا اقترفته بحقّ شعب أعزل وقيادة فلسطينية ضعيفة لم تدرك الأخطار التي أحاطت بها. و عرضت إسر ائيل نفسها بصفتها تحقيقًا عصريًّا لمعجزة "داود الأعزل أمام جوليات المدجّج بالسلاح". وأمام غياب الصوت الفلسطيني أبدى

كما حلّ بالريف. لقد دمرّت ومحت القوّات الصهيونية/الإسرائيلية غالبية الأحياء العربية في هذه المدن. وبشكل منظّم، تمّت إزالة المعالم الحضارية والتاريخية في هذه المدن، ورحل السكان وطردوا من بيوتهم (أنظر الصورة رقم 15)، وأصبحوا بغالبيتهم لاجئين خارج حدود دولة إسرائيل. لقد كانت هذه المدن، وخاصة يافا وحيفا، ليس فقط مراكز مدينية، بل إنّ الأهمّ من ذلك أنها كانت مراكز ثقافية وسياسية عاش فيها غالبية المفكرين والسياسيين الفلسطينيين. وقد انتشرت فيها المكتبات والمطابع ودور النشر والمدارس العليا والمعاهد ومراكز الثقافة والمقاهي التي لعبت دورًا هامًا في المشهد الثقافي الفلسطيني قبل النكبة. لم يعد وجود لكلّ هذا بعد النكبة.

أدّت النكبة إلى تمزيق المجتمع الفلسطيني إلى مجموعات سكّانية متناثرة وموزّعة في عدّة أماكن، دون قيادة جماعية لا سياسية ولا ثقافية ولا اجتماعية. بعضهم عاش في مخيمات اللاجئين في الضفة الغربية لنهر الأردن، التي ضمّتها الأردن وجعلتها جزءًا من الدولة الأردنية. لقد أقام قسم من اللاجئين الفلسطينيين مخيّماتهم في داخل المملكة الأردنية، وهو ما عرف في حينه بالضفّة الشرقية. أمّا منطقة قطاع غزة، والذي وُضع تحت الحماية المصرية، فقد أقيمت فيه مجموعة من مخيّمات اللاجئين التي لجأ إليها المطرودون من يافا والساحل الجنوبيّ. معظم لاجئي شمال فلسطين الذين طردوا من مناطق الجليل وجدوا أنفسهم داخل مخيّمات اللاجئين التي أقيمت في لبنان وسوريا. كما وصل عدد من اللاجئين الفلسطينيين إلى العراق. كأنت هذه المجموعات السكانية منكسرة ومدمّرة ومحرومة من المسكن والعمل والتعليم. عاش أفرادها، لسنوات عديدة، دون رؤية سياسيّة واضحة، وعانوا من البرامج والمصالح السياسية "للدول المضيفة" للاجئين التي سعت إلى طمس هويَّتهم أحيانًا، أو تجنيسهم بجنسيَّة "البلد المضيف"، أو تهميشهم اجتماعيًّا وسياسيًّا، ومنعهم من الحقّ في العمل والدراسة والمسكن والحياة ^ الكر بمة.

وفي ظلّ هذا الواقع الصعب وغياب قيادة سياسية فلسطينية، انشغل أفراد المجموعات الفلسطينية بالبحث، بقواهم الذاتية، عن سبل البقاء؛ المأكل والمسكن وفيما بعد الدراسة. كانت صدمة اللجوء هائلة والخسارة المادية والمعنوية عظيمة وتحدّيات الحياة اليومية صعبة. وفي هذه الظروف لم يكن بالإمكان التفرّغ أو الانشغال بذكريات الماضي أو الحديث عمّا حدث أو كيف حلّ بنا هذا؟ كما لم تتوافر لا الوسائل العلمية ولا التقنية ولا الثقافية لتشجيع من تأذّوا من نتائج النكبة على إسماع أصواتهم، أو تسجيلها أو سرد حكاياتهم. وفي كثير من الأحيان، لم يشأ الفلسطيني المهزوم والمطرود من بيته أن يثير في نفسه، من جديد، مشاعر الحزن والألم لما حلّ به أو بعائلته. وهكذا التقى الصمت الشخصي للمهزوم والمطرود، والذي أصبح لاجئًا دون وطن أو جنسية، وأحيانًا دون وثيقة سفر ودون قيادة جماعية ووطنية لترسم وطن أو جنسية، وأحيانًا دون وثيقة سفر ودون قيادة جماعية ووطنية لترسم الطريق لتغيير الواقع الأليم، مع سياسات تتبعها دول في الشرق الأوسط هي ذات علاقات مباشرة مع موضوع اللاجئين الفلسطينيين، لتتغاضى عن سرد ذات علاقات مباشرة مع موضوع اللاجئين الفلسطينيين، لتتغاضى عن سرد أحداث النكبة وقصصها المفزعة (انظر مقال "عيلوط ومعلول: حكاية قريتيْن

## النكبة والصمت الفلسطيني

محمود يزبك

النكبة - تعبير فلسطينيّ يشير إلى الدمار الشامل الذي أصاب المجتمع الفلسطينيّ نتيجة لإقامة دولة إسرائيل على أنقاضه في العام 1948. خلال ما يسمّى بـ "حرب 1948"، تمكّنت الفرق العسكرية الصهيونية، والتي شكّلت ما بعد 15 أيار 1948 جيش دولة إسرائيل، من إحداث تدمير فعلي وشامل لكل مقوّمات الحياة في المجتمع الفلسطيني. خلال العمليات الحربية التي قامت بها الفرق العسكرية الصهيونية - وقيما بعد الإسرائيلية - تمّ تدميرً حوالي 400 قرية ومدينة فلسطينية وطرد وهروب حوالي 80% من أهالي المناطِّق الفلسطينية، والتي أقيمت عليها دولة إسرائيل. هُولاء المطرودونُ أصبحوا الاجئين إمّا خارج وطنهم، خاصة في سوريا والأردن ولبنان، وإمّا داخل وطنهم، كما سيُشرَح أدناه. نتجت عن النكبة الفلسطينية مجموعة أخرى من الفلسطينيين الذين هُدمت بيوتهم وقراهم لكنهم لم يخرجوا من المنطقة التي أصبحت بعد 15 أيار تعرف بدولة إسرائيل، ويشار إلى هؤلاء عادة ب"مُهجّري الداخل"، ويقدر عددهم اليوم بحوالي 300 ألف إنسان. على الرغم من بقاء "مُهجّري الداخل" في وطنهم، وحصولُهم على المواطنة الإسرائيلية، إلا أنّ أملاكهم وأراضيهم وقراهم التي هدمت بشكل منظّم، نقلتها دولة إسرائيل لملكيّتها بادّعاء أبتدعه القانون الإسرائيلي ويعرف باسم "قانون الحاضر غائب" بمعنى أنّ صاحب الملك الفلسطيني لم يكن يسكن في قريته أو ملكه حين قامت السلطات الإسرائيلية بإحصاء السكان، علمًا أنّ الدولة هي التي طردتهم ومنعتهم من السكن في أملاكهم. وغالبًا ما نقلت دولة إسر ائيل ملكية هذه الأملاك المصادرة من أصحابها الأصليين إلى مؤسّسات يهو دية-صهيونية، وأقيمت على أنقاضها مستوطنات يهوديّة كما تشير الصورة رقم 1، التي تظهر فيها يافطة كتب عليها اسم المستوطنة اليهودية "إلياكيم" التي أقيمت على أنقاض القرية الفلسطينية أمّ الزينات الواقعة في منطقة حيفا، والتي تمّ تهجير أهلها عام 1948. أصبح قسم منهم لاجئين خارج حدود الدولة الجديدة، وقسم آخر انضمّ إلى ما يُعرف بـ"مهجّري الداخل" داخل حدود دولة إسرائيل. وقد منعوا كباقي الفلسطينيين من العودة إلى بيوتهم وأملاكهم. إلى جانب هؤلاء، بقيت داخل حدود دولة إسرائيل مجموعة أخرى من الفلسطينيين في قراهم ومدنهم. وحصل هؤلاء على مواطنة إسرائيلية وفُرض عليهم جميعًا حكم عسكريّ استمرّ حتى أو إخر عام 1966. أمّا المدن الفلسطينية؛ صفد وطبريا وحيفا وعكا ويافا واللد والرملة وبئر السبع وغيرها، والتي وقعت تحت السيطرة الإسرائيلية، فقد تعرّضت للتدمير

هو عنصر موحّدِ نستطيع ملاحظة قوته في هيمنة الجماعة على الوعي

التاريخ بالنسبة إلى الطرف اليهودي - الإسرائيلي هو قارة مجهولة، أشبه بالمسافة الفاصلة بين الذاكرة الأسطورية الفلسطينية وبين التاريخ. ولئن كانت

الكوريوغرافيا الفلسطينية مبنية على الضعف، فإن الكوريوغرافيا اليهودية

- الإسرائيلية لـ 1948 مبنية على القوة. يمكن للطرف القوى أن يجيز لنفسه

تخفيف هيمنة الجماعة على الهوية القومية وعلى الذاكرة. التعبير الفردي لا يز عزع الهوية الجماعية. فهي تبقى متماسكة متينة بفضل إنجاز اتها. وبفضل

القوة وفردنة الذاكرة، فإن الكوريوغرافيا اليهودية الإسرائيلية تشدّ باتجاهات متناقضة. لا انسجام في الذاكرة الإسرائيلية - اليهودية الخاصة بـ 1948.

الخطاب ليس موحّدًا. المستوى الفردي يتيح للإسر ائيليين – اليهود مواجهة

الشعور الفلسطيني بالغين من خلال فردنة المعاناة الفلسطينية. الإسر ائيليون - اليهود يخصصون للطرف الآخر مكانًا محددًا في وعيهم. ومع ذلك، فإن

خصخصة المعاناة لا تتفق مع تجميعية الطرف الفلسطيني. الطرف القوى يريد أن يقرر مساحة المكان المخصص للطرف المهزوم، لكن الطرف

الفلسطيني يرفض الدخول إلى هذه الخانة. إنه يعتبر ذلك إنكارًا إضافيًا آخر لهويته الجمعية، استمر إرًا للغبن الذي ألحق به في العام 1948.

المعركة لتحقيق سيطرة أحد الطرفين على ذاكرة الطرف الآخر هي معركة

خاسرة لا طائل منها. لا مجال لأن يدخل أحد الطرفين إلى متحف الذاكرة التاريخية الخاص بالطرف الآخر وترتيب محتوياته بشكل قصري وحصري. تعليمات التشغيل في متحف الذاكرة التاريخية يصدرها المخوّل فعل ذلك

فقط. وهذا التخويل لا يمنح إلا لأبناء المجموعة القومية. ينبغي الإقرار بذلك. ويجدر منح الشرعية لوجود موقعين للذاكرة، متحفين ناشطين للذاكرة. في كل

واحد منهما يصوغ الزائر ذاكرته الشرعية الخاصة به.

نقاش معياري حول متّهِم ومتّهَم، مُحِقّ ومذنب، هو أسهل من إجراء بحث تاريخي معقد.

من ليس مستعدًّا للإشفاق على اللاجئ الفلسطيني يشكّك في صدقية رواية الآخر أو يتحصّن خلف الإنكار المطلق. الشبان الإسرائيليون – اليهود لا يمتلكون أدوات تاريخية لمواجهة ادّعاءات الآخر الفلسطيني. من النادر أن تجد من يعبّر، صراحة، عن رغبة في امتلاك أدوات كهذه، في التخلّي عن النقاش الأسطوري أو الاعتذاريّ والدخول في بحث تاريخيّ.

الهولوكوست هي الذاكرة الفطرية لدى الإسر أئيليين – اليهود. إنها التداعي الفوري الذي يسيطر على الذاكرة. وهي تبدو، بالطبع، أسطورية الحدوث. لا تُذكر الهولوكوست سوية مع حالات أخرى من إبادة شعوب. إنها مُصادَرة من التاريخ مثلما لا تُذكر حرب 1948 كأنها نوع من الحروب الأهلية أو الصراعات الإثنية التي يعرف التاريخ الحديث مثيلات لها في بقاع أخرى. 1948 والهولوكوست تتحوّلان إلى حدث مؤسس، أسطورة أساس لا-

في هذه النقطة تصبح الكوريوغرافيا اليهودية – الإسرائيلية للذاكرة هدّامة. الذاكرة الفطرية لمعاناة اللاجئين الإنسانية تقوّض أسطورة الهولوكوست. وإنه لمن المفاجئ أن لا يرى ذلك مستجوّبون إسرائيليون – يهود. التعاطف مع اللاجئين الفلسطينيين يمسّ بالمكانة الفريدة التي تحتلها الهولوكوست باعتبار ها حدثًا لا يمكن و لا يجوز مقارنته/ تشبيهه بأي حدث آخر. هذا وأكثر: المستجوّبون الإسرائيليون – اليهود ليسوا واعين لحقيقة إنهم إذا ما ساووا معاناة لاجئي 1948 بمعاناة اليهود في الهولوكوست فإنهم يعقدون مساواة بين موقعي الظلم في الحالتين، يساوون بين القوات الإسرائيلية وبين النظام النازي وأعوانه. ليس ثمة أي تنبيه من مقارنة كهذه. الجهل التاريخي بلتقي هنا مع القوة الكاسحة لأسطورة الهولوكوست.

ثمة تناقض حاد بين قدرة المستجوبين الإسرائيليين – اليهود على تقديم توصيف تفصيلي لما يشاهدون في الصور الفوتو غرافية الصغيرة، وبين غياب الصورة التاريخية الكبيرة. إنهم يرون الفرد الفلسطيني، مصير عائلته وحياتها اليومية القاسية، لكنهم لا يرون الصورة التاريخية الشاملة. تتوقف الذاكرة، أو تتعطل، عند مستوى الفرد أو العائلة، حتى حين توضح لهم الظروف التاريخية التي التقطت فيها الصورة. وسعيًا إلى التخفيف من حدة المعضلة والارتباك، يذهب بعض المستجوبين الإسرائيليين – اليهود إلى رؤية الصور كأنها ذهاب إلى .... عوضًا عن كونها طردًا من .... إذ في ذلك تعبير عن أمل في تسوية المشكلة والتخفيف من وطأة الطرد والتهجير.

## كوريو غرافيا القوة مقابل كوريو غرافيا الضعف

الكوريوغرافيا الفلسطينية تبني مجتمع مصير. الذاكرة الفلسطينية بشأن 1948 تضع في المركز الهزيمة والكفاح المتواصل من أجل البقاء. الضعف الذاتي المستمر هو محور مركزي في الذاكرة الفلسطينية. الكفاح هو، أيضا، ضد الإنكار، ضياع الذاكرة حول الظلم الذي أوقعه الصهاينة، البريطانيون والعرب على الفلسطينيين في العام 1948. الشعور بالضعف وبالغبن

ولا عن اقتلاع بلدات فلسطينية واستبدالها المنهجي والمنظّم ببلدات إسرائيلية – يهودية. الشبان الإسرائيليون – اليهود لا يعرفون شيئًا عن قضية إقرث التي جرى تداولها في وسائل الإعلام وفي محكمة العدل العليا. وهم لا يعرفون، أيضًا، عن رمزية المفتاح بوصفه أيقونة فلسطينية للتهجير في العام 1948. بكلمات أخرى، هم يُخرجون العام 1948 إلى خارج التاريخ. والتاريخ، هنا، ليس أكثر من رؤية ضبابية مشوّشة.

إسكات التاريخ هو الجانب الخلفي من الأسطورة الصهيونية. والأسطورة الصهيونية حاضرة في ذاكرة المستجوبين الإسرائيليين – اليهود. هكذا هي في كل ما يتصل باللاجئين – مهاجرون يهود أتوا إلى دولة إسرائيل بعد إقامتها في العام 1948.

ليس ثمّ شعور بالحاق ظلم في توطين لاجئين أو مهاجرين يهود مكان الفلسطينيين الذين طُردوا. أقصى ما في الأمر حالة من ارتباك لدى كشف التناقض بين الأسطورة الصهيونية، المحملة بنظرة ذاتية إيجابية، وبين اللجوء الذي يُفهم كالحاق للظلم.

مشاهدة الضائقة التي يعيشها اللاجئون، حتى لو من بعيد ولو عبر الصور، ولتنت لدى المستجوبين الإسرائيليين – اليهود تعاطفًا محدودًا. لكن هذا بقي في المستوى العاطفي، لا جزءًا من صورة تاريخية أوسع في الذاكرة. التعاطف والشفقة تنتهيان عند المستوى الشخصي – الإنساني. الجماعة الفلسطينية ليست جزءًا من الذاكرة الإسرائيلية – اليهودية. التعاطف مع المعاناة الإنسانية التي يكابدها اللاجئون الفلسطينيون يحصل بالترافق، سوية، مع الهروب من المسؤولية الإسرائيلية عن خلق هذه المعاناة. عدم الإقرار بالمسؤولية الإسرائيلية عن مصير اللاجئين الفلسطينيين يتيح المجال أمام الشعور بالرضا عن التقوق الإسرائيلي منذ حرب 1948، هذا التقوق الذي أوجد اللجوء اللجوء الفلسطيني ويحفظ استمراره.

وبالرغم من هذا، ثم شعور بالضيق. فسؤال المسؤولية يثير الضيق حتى خلف ستار إنكار الجماعة الفلسطينية وجذورها في البلاد. في هذه النقطة يسير المستجوبون الإسرائيليون – اليهود في عدة مسارات، في الوقت ذاته. هنا ينكسر الاتساق. لا سلطة عليا، وهيمنة الأسطورة الصهيونية محدودة، قياسًا بسنوات خلت.

أولئك المستعدون لمواجهة سؤال المسؤولية الإسرائيلية يقترحون تبرير الفعل الإسرائيلي باسم الغاية. إقامة دولة تُفهم على أنها هدف أعلى يبرر استخدام الوسيلة الوحشية المتمثلة في النكبة. إقامة دولة إسرائيل تُفهم على أنها هدف فوق – تاريخي يتجاوز معطيات المكان والزمان المحددين. من جهة أخرى، يمكن اعتبار هذا التوجه بأنّه اعتذاري خالص وليس اعتبار الدولة قيمة عليا. وثمة، بالطبع، استخدام لادعاء اللاخيار. الطرد لم يكن لطيفًا بالنسبة لنا نحن اليهود، لكن لم يكن أمامنا خيار آخر. كان العداء مطبقًا حولنا. وقفنا بين البحر والصحراء وحاربنا على أرواحنا، حربًا وجودية. الاضطرار يخفف حدّة الشعور بالظلم ويتيح مجالاً للأسف أو الحزن الذي ينشأ حيال مشاهدة اللاجئ الفرد. الإشفاق على مصير اللاجئين التعيس أسهل من هجر الأسطورة نهائيًا الفرد. الإشفاق على مصير اللاجئين التعيس أسهل من هجر الأسطورة نهائيًا والدخول في نقاش حول الظروف التاريخية. كما إنّ إجراء نقاش حول العدل،

إنها صورة لماضٍ مأساويّ. الماضي المأساوي يصوغ الحاضر. في حالة واحدة فقط ثمّة حنين إلى ماضٍ غير موجود، ماضٍ لا يعدو كونه ذكرى خالصة: التكاتف الاجتماعي والتعاضد بين اللاجئين، شراكة المصير التي قربتهم من بعضهم البعض. ويمكن النظر إلى هذه، أيضًا، بكونها صورة مثالية تخفي حرب الوجود والبقاء التي تمّ شنّها، غير مرّة، على حساب اللاجئ الفلسطيني الآخر.

وبالفعل، صورة الماضي هي مثالية – أسطورية. اليهود طردوا الشعب الفلسطيني من جنة عدن. الإجابات الفلسطينية خلت من أي تعبير عن الظروف التاريخية التي رافقت النكبة. ليست ثمّة معرفة بشأن انهيار المجتمع الفلسطيني، الانقسام الداخلي، والإخفاقات السياسية. الذاكرة الحقيقية يتمّ تشغيلها ليس فقط تجاه اليهود الذين هجّروا الفلسطينيين، بل تجاه شركائهم أيضًا: البريطانيون والأنظمة العربية التي خانت أشقّاءها الفلسطينيين. إنه اتهام الآخر دون رؤية العيوب الذاتية. ليس البحث التاريخي، حول هزيمة الفلسطينيين في حرب 1948 وبناء الدولة، وحده هو الغريب عن المشاركين. أدب العبرة والنقد الاجتماعي الذاتي، أيضًا، غير معروفين للجيل الشاب الفلسطينية.

الجهل التاريخي هو الوجه الآخر للتاريخ الأسطوريّ. الجهل التاريخي ينعكس في نقص المعلومات حول تاريخ اللاجئين الفلسطينيين في الدول المضيفة. يُنظر إلى اللاجئين كأنهم مجموعة ذات أصل واحد وذات مصير واحد. ليس ثمة تطرق إلى وجود مجموعات مختلفة في الدول المضيفة وإلى التنوع الذي حصل في الهوية الذاتية للاجئين، نتيجة للجوء. ولئن كان هذا استنتاجًا بعيد المدى بشأن جهل التاريخ لدى الشبان الفلسطينيين، فمن المؤكد أن الاستنتاج التالي صحيح: ليس هنالك في أوساط الجيل الشاب أي الستعداد للإقرار بذلك جهرًا. النقد الذاتي والأدب التاريخي المتاحان للعامة يبدو أنهما لم يضربا جذورًا وبقيا حصرًا على حلقة ضيقة نسبيًا. نادرًا واستثنائيًا أن تجد بين المشاركين من يطرح أسئلة: ما هي دلالة هذه الصور بالنسبة للمستقبل، وما هي دلالة الذاكرة في الحاضر. من النادر أن تجد من يعترف بملء الفم بأنهم ير غبون في معرفة المزيد عن الماضي، بأنهم لا يكتفون بالأسطورة التاريخية معرفة المزيد عن الماضي، بأنهم وقعًا للأسطورة.

### الكوريوغرافيا الإسرائيلية - اليهودية

يبدو التاريخ، بالنسبة للمستجوبين (المشاركين) الإسرائيليين المستجوبين اليهود أيضًا، أرضًا غريبة غير معروفة. بكماء. لا يمتلك المستجوبون اليهود – الإسرائيليون أدوات تاريخية، ولا معرفة تاريخية، عن يافا وحيفا الفلسطينيتين، مثلا، ولا عن الظروف التاريخية لحرب 1948. لا معلومات عن تاريخ الوجود الفلسطيني،

الشعب الفلسطيني تكبد خسارة تتم ترجمتها إلى ذاكرة. الواقع الذي ساد في 1948 تغيّر بصورة جذرية. وما تبقى هو الذاكرة الجماعية التي يمكن التعاطف معها ويمكن بواسطتها معايشة الخسارة والفقد. ويتبيّن أن رؤية الجماعة تقي من خطر فقدان الهوية وفقدان الذاكرة. وهي تتيح، أيضًا، تشخيص الجماعة الأخرى باعتبارها المذنب في هزيمتهم.

الكوريو غرافيا الفلسطينية تتعامل مع الآخر الإسرائيلي بوصفه سلبيًّا.

الإسرائيليون يظهرون كمهاجرين – مغتصبين. جماعة يهودية سلبت حقوق الجماعة الفلسطينية. في حالات استثنائية، فقط، ينظر مشاركون فلسطينيون إلى المهاجر اليهودي كمن أتى إلى فلسطين رغمًا عنه. كلاجئ مثلهم قد يكون ممكنًا التعاطف معه. لكن لا تعبير عن أي تعاطف. ليس ثمة أي ربط، في أي من الإجابات، بين التاريخ العائلي الخاص بالمشارك الفلسطيني وبين التاريخ الخاص بلاجئ يهودي من أوروبا.

الأنا الفلسطيني معروض بإيجابية. الجيل الشّاب يضحّي بنفسه، يمنح أملاً لمستقبل آخر مختلف. الشعب الفلسطيني يستثمر في التعليم بغية التغلب على مصاعب اللجوء. تجدر الإشارة هنا إلى أن التعليم، أيضًا، يُفهم على أنّه مهمة جماعية، وليس تعليم الفرد.

الفهم الفلسطيني هو أسطوري، أكثر من كونه تاريخيًّا. الفلسطينيون يقسمون الواقع بشكل حاد: هم ونحن، إيجابي وسلبي. المشارك الذي نظر بإيجابية إلى صورة مختار قرية إقرث وهو يستضيف جنودًا إسرائيليين نوّه إلى شيمتي الكرم وحسن الضيافة اللتين تميّزان الفلسطينيين وإلى رغبتهم في المصالحة مع المحتلّ. أمّا من أصدر حكمًا سلبيًّا على الصورة فقد بدا غاضبًا ومؤنبًا يهاجم استضافة المحتل الكولونيالي الذي هزم الفلسطينيين وأذلهم. فهو لا يحاول تفهم الواقع التاريخي المركب الذي عاش فيه المختار، مسؤوليته تجاه أهل قريته، أو مشاعره. بدلا من الفهم التاريخيّ تحلّ النزعة إلى إطلاق الأحكام المعيارية، باسم الجماعة.

يُلاحَظ لدى المشاركين الفلسطينيين شعور قويّ بالانتماء إلى الجماعة القومية والتماهي مع مصيرها. التاريخ يبدو كأنه صراع على البقاء. التاريخ مجنّد للتعبير عن الظلم. إنه حاضر في الذاكرة ليعين على حفظ ما كان وليطالب بالعدل، باسمه ونيابة عنه.

هكذا يتحوّل التاريخ إلى حدث مستمرّ. الماضي لا ينتهي. إنه الحاضر المتواصل. حرب 1948 تتوّج كنوع من الانتفاضة. السلب الذي يمارسه المستوطنون في الوقت الراهن هو، في الحقيقة، امتداد للماضي. ثمّة تخوّف غير خفي من أن الغبن لن يبقى في الذاكرة فحسب، بل سيستمرّ كواقع حيّ لا يمكن محوه. الغبن الذي وقع ولا مجال للرجوع عنه، لا مجال لإصلاحه كليًا ومحوه نهائيًا. بل حتى الإصلاح الجزئيّ لا يبدو وشيكًا. العدل النسبيّ لا يلوح في الأفق. العكس هو الصحيح. مفتاح البيت الذي اضطرّ اللاجئ إلى هجره يرمز إلى هذا، وهو معروف للجميع. إنه رمز الفقدان المتواصل، وكذلك رمز الأمل الذي لا يتحقّق. الفلسطينيون يتمسّكون بالمفتاح باعتباره رمزًا للماضي ورمزًا لمستقبل. ليس ثمّة مفتاح آخر، ليس ثمّة بيت آخر.

## الفصل الثالث - تحليل التعليقات: كوريو غرافيا الذاكرة

مناحيم كلاين

يمكن اعتبار ذاكرتنا، نحن البشر، كأنّها نوع من زيارة إلى متحف ناشط. المتحف الناشط يقوم على مبدأ أن زائره يستطيع تغيير طريقة العرض فيه، طبقًا لرغبته. في المتحف الناشط الخاص بالذاكرة، نحن نغيّر باستمر ار طريقة عرض الماضي في وعينا. نحن نصهر المكان والزمان ونخلق مزاوجات جديدة. نتذكر وننسى أو نتجاهل. بل ونرسم أنفسنا والآخر كشخصيات محدّدة ونموضعها في أمكنة معرّفة.

في هذه الأطروحة أرسم كوريوغرافيا من ذكريات إسرائيلية وفلسطينية، اعتمادًا على قراءة جميع الإجابات التي قدّمها شبان إسرائيليون وفلسطينيون عن الأسئلة الواردة في الاستمارات التي وُجّهت إليهم بشأن صور حرب العام 1948 واللاجئين. وإن شئتم – فهي دعوة لزيارة المتحف الناشط للذاكرات الإسرائيلية والفلسطينية عن الحدث التاريخي ذاته. حدث حاسم ومقرّر لا نزال نعيش أصداءه حتى يومنا هذا.

### الكوريوغرافيا الفلسطينية

الجماعة القومية تتحكم بالذاكرة الفلسطينية كما تصوغ صورة الآخر الإسرائيلي بوصفها صورة جمعية. في العام 1948 تعرض الفلسطينيون لظلم جماعي، وقد كانت الجماعة اليهودية هي من أوقع بهم هذا الظلم. من المثير والمميز في التوجه الفلسطيني – دائمًا، تقريبًا، أن يسمى الجانب الإسرائيلي اليهود. فليس ثمة تمييز بين الديانة وبين القومية لدى الآخر الإسرائيلي. في المقابل، يصف الجانب الفلسطيني نفسه بمصطلح قومي، لا كمسلم أو مسيحي. هذا التوجه ينطوي على موقف يؤكد الوطنية الفلسطينية المتينة التي تقف بكيانها المستقل، مقابل الهوية اليهودية التي ليس من الواضح تمامًا ما إذا كانت قومية أم طائفة دينية. الوعي الوطني الفلسطيني يتسم بعلاقة عكسية مع الواقع الموضوعي، يرزحون تحت الواقع الموضوعي، يرزحون تحت الاحتلال بينما إسرائيل هي دولة قومية متينة.

المُستجوَبون (المشاركون في الاستجواب) الفلسطينيون، عادة، لا يرون في الصور فردًا أو أفرادًا، حتى ولو صوّرت عددًا ضئيلا من الناس، بل يرون فيها الجماعة. كذلك، في الحالات التي يجري التعرّض فيها إلى شخص، فإن الفرد الذي في الصورة يمثل المصير الجماعي. الفرد هو قالب شعبه ونموذجه، وكلاهما يشكلان تجسيدًا للظلم الذي لحق بالوطن. التاريخ والذاكرة العائلية تتمّ قراءتهما كسيرة ذاتية قومية.

- Morris, Benny (2010), A History of the First Arab-Israeli War, Tel-Aviv: Am Oved (Hebrew).
- Sharabi, Hisham (2008), Embers and Ashes: Memoirs of An Arab Intellectual, Northampon, Mass: Olive Branch Press.
- Simpson, John Hope (1930), Report on Immigration, Land Settlement and Development, London: H.M.S.O. Cmd.
- Toubbeh, Jamil I. (1998), Day of the Long Night A Palestinian Refugee Remembers the Nakba, Jefferson North Carolina: McFarland.

دراستنا من أجل البقاء في وطننا والقتال. افترضنا وجود أشخاص مستعدّين للقتال نيابة عنّا. كان هناك أشخاص حاربوا في ثورة 1936 وكانوا مستعدّين للقتال مرّة أخرى في المستقبل. كان هناك فلاّحون لم يكونوا بحاجة إلى تلقّي التعليم العالي الخاصّ في الغرب. مكانهم الطبيعيّ كان هنا، على هذه الأرض؛ أمّا نحنُ، المثقّفين، فمكاننا كان على مستوى آخر. عندما حارَبْنا، حارَبْنا على جبهة الفكر. انخرَ طنا في معارك ذهنبة مربرة "18!.

إنّ حالتي عيلوط ومعلول ليستا مختلفتين. فعلى مدى سنوات عديدة، لم تُروَ حكاية هاتين القريتين. صمت عار وخجل سادت الخطاب الفلسطيني من جرّاء مغادرة هذين المكانين من دون قتال أو من دون البقاء على الأرض حتى لو كلف ذلك الحياة. تفاقم الخجل أكثر منذ أواخر الستينيات من القرن الماضي عندما بدأت المنظمات الفلسطينية بالمقاومة المسلّحة ضد الاحتلال

الإسرائيلي.

لم يأت الصّمتُ مصحوبًا بلوْم المعتدي والمُحتَلّ فحسب، وإنما بلوْم الذات، لم يأت الصّمتُ مصحوبًا بلوْم المعتدي والمُحتَلّ فحسب، وإنما بلوْم الذات، أيضًا، وبتحميلها العار والخجل. إنّ أهالي عيلوط ومعلول لم يرغبوا في التكلّم عن أحداث حرب 1948 أو في تذكَّر ها بشكلٍ يتجاوز حقيقة أنهم تعرّضوا للهجوم ورُحِّلوا عن أراضيهم. ثمّة تفسيرٌ مُحتملٌ آخر هو أنّهم لم يرغبوا في تحميل أبنائهم عبْء حكاية جيلهم الصعبة. ففضلوا النظر إلى الأمام وتوجيه الحيل الشاب إلى مستقبل أفضل بدلاً من النظر إلى الوراء. لقد جاء التغيير في أعقاب مشاركة الفلسطينيين المواطنين في إسرائيل في انتفاضة العام 2000، التي قتلت فيها الشرطة الإسرائيلية 13 فلسطينيًا من مواطني إسرائيل. للمرّة الأولى قامت عائلات الضحايا الـ 13 بإنشاء نصب تذكارية في مواقع مركزية من مدنهم وقراهم إحياءً لذكرى شهدائهم. أجّج ذلك صحوةً في العقل الفلسطيني داخل إسرائيل. اتفق أهالي عيلوط ومعلول منذ ذلك الحين على رواية الحكاية لأولادهم، والتحدّث على الملأ، أيضًا. وكان هناك تجمّع ضخم بمناسبة الذكرى السنين للنكبة، أقيمَ في 7 أيار 2008 إحياءً لذكرى شهداء منحة عيله ط

#### المراجع

- Conder, Claude Reignier (1998), The Survey of Western Palestine 1882-1888: Memoirs of the Topography, Orography, Hydrography, and Archaeology, London: Archive Editions in association with the Palestine Exploration Fund.
- http://www.romgalil.org.il/cds/799
- Gorkin, Michael and Rafiqa, Othman (1996), Three Mothers Three Daughters, Palestinian Women's Stories, Berkeley: University of California Press.
- Morris, Benny (2004), The Birth of the Refugee Problem Revisited, Cambridge, UK: Cambridge University Press.
- Morris, Benny (2005), The Birth of the Palestinian Refugee Problem, 1947-1949, Tel-Aviv: Am Oved (Hebrew).



حجر رُخام في معلول

### خاتمة: الصمت، الخجل والذاكرة

عندما تذكّرت أم عبد الله، وهي لاجئةٌ فلسطينيّة من قرية القبو، النكبة وكسرَتِ الصمْت، قالت: "يا إلهي يا لها من غلطة! أقسمُ أننا كان يجب أن نبقى. منذ ذلك اليوم وجميعُنا نلومُ أنفسنا على الرحيل. لو بقينا، ربما كان اليهود ذبحونا. وربما لا. هناك قرى عربية في إسرائيل بقي الناس فيها، مثل أبو غوش. احتفظوا بقراهم. لو أننا بقينا حتى لو ذبحوا بعضنا، أو معظمنا، لعلّ القرية كانت نجت. لعلّ بعضنا كان عاش بعد ذلك، ولعلّ القبو كانت ستبقى حيّة. بدلاً من ذلك، انظر ماذا حدث! لم يبق لدينا شيء، نقضي حياتنا في المخيّم. القبو سُوِّيَت بالأرض"16.

التزم كثيرون من الفلسطينيين الصمّت حيال نكبتهم، حيال كارثتهم وهزيمتهم على مدى سنوات طويلة بعد عام 1948. عام 1998، علّق جميل توبة على صمْتِ أهالي القطمون، الحيّ الفلسطينيّ في القدس الغربيّة، كما يلي: "في نهاية عام 1947، وخلال الأشهر القليلة الأولى من 1948، لم يتحدّث أيّ شخصٍ في القطمون عن الرحيل، حتى عندما كان الرحيل وشيكًا. بالفعل، كان الأطفال واعين للحاجة إلى السريّة المُطلقة، خوفًا من وصمهم بالجُبن" ألم يكن من السهل الخروجُ عن الصمّت آنذاك أو بعد ذاك. في مذكراته المشهورة، تساءل المفكّر الفلسطينيّ، هشام شرابي: "أسألُ الآنَ نفسي وأنا اكتب هذه الكلمات بعد سنواتٍ كثيرة: كيف حدث أنْ تركنا وطننا والحربُ لا تزالُ مُشتعلة، واليهودُ الصهاينة يستعدّون للاستيلاءِ على بلدنا؟ لم يخطر ببالي سابقًا، أبدًا، أن أطرح هذا السؤال في ذلك الوقت، ولم يخطر ببال صديقي فايز، أيضًا. إنّ حقيقة كوْنِ اليهودِ من أبناء جيلنا، بمن فيهم الشّابات، يخدمون جميعًا في الجيش كان أمرًا لم يخطرُ ببالنا أبدًا، ولا حتى فكرة تأجيل يخدمون جميعًا في الجيش كان أمرًا لم يخطرُ ببالنا أبدًا، ولا حتى فكرة تأجيل

<sup>16</sup> Michael Gorkin and Rafiqa Othman, Three Mothers – Three Daughters, Palestinian Women's Stories (1996), pp. 107-108.

<sup>17</sup> Jamil I. Toubbeh, Day of the Long Night – A Palestinian Refugee Remembers the Nakba (1998), p. 26.



هنا كانت معلول - تشرين الثاني 2010

وبعدها سيسمَح لهم بالعودة إلى منازلهم. كما نعرف، وكما جرى للعديد من القرى الفلسطينية الأخرى، لم تسمح السلطات الإسرائيليّة لهم بالعودة إلى منازلهم أبدًا. بعد بضعة أيّام من إخلائهم القرية، قامت القوّات الإسرائيليّة بتفجير كلّ منازل القرية وتدميرها، تاركينَ وراءهم مسجدًا، وكنيستيْن، ومقبرة، وبئرَ ماء.

عند زيارة موقع معلول اليوم، نجدُ حجارة المنازل المهدّمة مُبعثرة على مساحة كانت مرة منطقة بيوت القرية. وكما حدث مع كثير من القرى الفلسطينيّة الأخرى التي دُمِّرَت بعد النكبة، قامت السُّلطات الإسرائيليّة بتغطية منطقة القرية بـ"غابة" لإزالة معالِمها. وكما نرى في موقع معلول، فقد وضعت السُّلطات الإسرائيليّة في المنطقة حجرًا من الرُخام حُفرت عليه أسماء الذين ساهموا في دعم هذه الـ"غابة". لقد تم القيام بذلك في العديد من القرى الفلسطينيّة الأخرى التي دُمِّرَت بعد النكبة، أيضًا. إنّ ما يثير الأسى والغضب هو أنّ حجارة المنازل المهدّمة في القرية استُخدمَت كإطارٍ يُحيط بحجر الرُّخام لإبرازه وتجميل مظهره.

بالنسبة إلى ما تبقّى من موقع القرية، فقد تمّ احتلالُه واستخدامُه كمعسكر للجيش الإسرائيلي. أمّا المنطقة الزراعية التابعة للقرية، التي وفّرت أسباب العيش لأهالي معلول على مدى مئات من السنين، فقد حوّلتها السُّلطات الإسرائيليّة إلى مستوطنات يهوديّة في منطقة مرج ابن عامر، الذي جاور معلول في السابق. يعيش أهالي معلول الأصلانيّون اليوم "لاجئين/مهجرّين في الداخل"، في قرية يافة الناصرة وفي مدينة الناصرة. وبعد ثلاثة وستّين عامًا على تشريدهم واقتلاعهم من قريتهم، لا يزالون يُعرَفون حتى اليوم بـ"أهالي معلول".

العربيّة من أجل احتلال أكثر ما يمكن من المناطق في فلسطين. في حالتنا هذه، لم يكن بحوزة معلول وعيلوط أيّة وسيلة للدفاع عن النفس ضدّ الهجمات. انتشرت الأخبار بسرعة حول الأعمال الوحشيّة التي ارتكبتها القوّات الصهيونيّة ضد القرى الفلسطينيّة، وخصوصًا تلك الواقعة إلى جوار المستوطنات الصهيونيّة، والتي هاجمتها وحدات الهاجانا القويّة والفرق العسكرية الصهيونيّة الأخرى. قرّر أهالي معلول، في أو اخر حزيران 1948، إخلاء القرية من النساء والأطفال وإرسالهم إلى الناصرة أو إلى قرية يافة الناصرة المجاورة، التي تبعد 4 كيلومترات عن معلول. بقي الرجال لحراسة القرية وحمايتها. وتزامن هذا الأمر مع إعلان أهالي القرية استعدادهم للتعاون مع أيّة حكومة في السّلطة، وعدم مشاركتهم في القتال أد.

17

في مُقابلةٍ أُجريَتها في 22 تشرين الأوّل 2010 مع السيّد على على الصالح، مُنسِّق "لجنة تراث قرية معلول"، الذي يعيش في قرية يافة الناصرة، سألتُه عن الدوافع التي حذت إلى قرار الإخلاء الوارد ذِكره أعلاه. في إجابته عن سؤالي، استشهد بمعلومات تناقلتها عائلته. "حسب الكمّ الكبير من الأخبار التي سمعوها عن الممارسات الوحشيّة التي ارتكبتها القوّات الصهيونيّة ضدّ سكّان القرى الفلسطينيّة، التي تمّ احتلالها قبل ذلك الحين، فقد عملوا على حماية عرضهم... كان ذلك مدفوعًا بالخوف وبالدفاع عن النفس."



أنقاض مسجد معلول - تشرين الثاني 2010

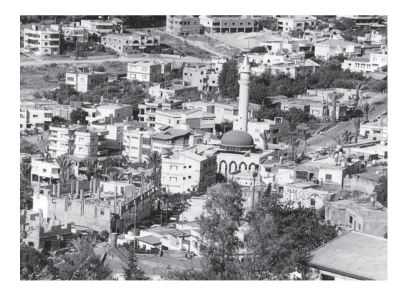
عندما قامت القوّات الإسرائيليّة باحتلال قرية معلول في 16 تمّوز 1948، التقت مع المختار عند مدخل القرية، الذي كان يرفع العلم الأبيض كعلامةٍ لرغبتهم في الاستسلام من دون أيّ قتالٍ أو مقاومة. حسب شهادة أهالي القرية، أمر قائد الفرقة العسكرية الإسرائيليّة أهالي القرية بإخلائها لعدّة أيام،

وقعت القرية الفلسطينيّة معلول على تلّة صغيرة، على بُعد 6 كيلومترات من مدينة الناصرة، بمحاذاة الطريق الرئيسية الواصلة بين حيفا والناصرة. كان عدد سكان القريّة، حسب المعطيات شبه الرسميّة التي نُشرت عام 1945، نحو 960 نسمةً: 490 مسلمون و 200 مسيحيّون. كان بعض السكان المسيحيّين ينتمون إلى الكنيسة الأرثوذكسية، بينما الآخرون منهم ينتمون إلى الكنيسة الكاثوليكيّة. في أعلى النلّ، أقامَ أهالي معلول كنيستيْن متجاورتيْن؛ الكنيسة الأرثوذكسية والكنيسة الكاثوليكيّة اللتين لا تزالا قائمتين حتى اليوم. على بُعد 100 متر تقريبًا من الكنيستيْن، وقع مسجد القرية الذي يوشك على التداعي كليًّا. وعلى نحو مثير للاهتمام، تلتصق منازل القرية بعضها ببعضٍ على شكل دائرة لشكل حصنًا.

انتشرت أراضي معلول الصالحة للزراعة على امتداد السهول الخصبة المحيطة بالقرية، خصوصًا في اتجاه مرج ابن عامر الرحب والخصب. كانوا يزرعون، بشكلٍ أساسيّ، القمح، الشعير، العدس، السمسم، الحمُّص والمحاصيلَ الأخرى. وفي الأراضي الجبلية المرتفعة المحيطة بالقرية، والمعيدة عن مصادر المياه زرع أهالي معلول أشجار الزيتون، الذي لا يزال منتشرًا في المنطقة حتى أيامنا. أمّا الأراضي الأقرب إلى مصادر المياه فتمّت زراعتها بأشجار الفواكه. لكنّ هذه الأشجار والبساتين قد ذبُلَت واختفت بعد تشريد سكّان القرية، وسحب ينابيع مياه القرية من قبَل السلطات الإسرائيليّة، وتحويلها إلى مستوطنات إسرائيليّة قامت على أملاك القرية - كما سنرى

منذ أو اخر القرن التاسع عشر، عانت معلول، شأنها شأن جاراتها من القرى الفلسطينيّة، التي حصّل أهلها لقمة عيشهم من زراعة أراضي مرج ابن عامر. منذ ذلك الوقت، أجريت عدة محاولات للاستيلاء على منطقتها، و لاقتلاع سكّانها. بدأت هذه المحاولات في سنوات 1880 عندما قامت الدولة العثمانيّة ببيع حقوق مُلكيّة معظم أرّاضي معلول الزراعيّة، كما فعلت في أماكن أخرى، لعائلة سرسُق - وهم مصرفيّون من بيروت. مع بداية الْعَشْرِ ينيات من القرن الماضي، قامت عائلة سرسُق بتحويل مُلكيَّه هذه الأر اضمى إلى مؤسسات الاستعمار الصهيونيّ مقابل أرباح طائلة. من المعروف جيِّدًا أنّ تحويل مُلكيّة أراضي الفلسطينيّين إلى المنظّمة الصهيونيّة قد حال دون استغلال الفلسطينيّين لهذه الأراضي، التي خصّصتها المنظِّمة للمزار عين والمستوطنين الصهيونيِّين. عمل أهالي معلولٌ، الذين كانوا يزرعون هذه الأراضي على مدى مئاتٍ من السنين، ضدّ عمليات تحويل الأراضي، التي اعتبروها غير قانونيّة، وتوجّهوا إلى المحاكم تحدّيًا لصفقات البيع. استمرّت مداولات المحاكم حتى النكبة. قبل ذلك الحين، كانت السُّلطات البريطانيّة قد سمحت لأهالي معلول بزراعة نحو 3,000 دونم إلى حين التوصل إلى قرار نهائي.

عند انتهاء الجلاء البريطاني عن فلسطين وإعلان قيام دولة إسرائيل في 15 أيار 1948، كثّفت القوّات الصهيونيّة من هجماتِها على المدن والقرى



عيلوط 2010

<sup>13</sup> http://www.romgalil.org.il/cds/799/.

<sup>14</sup> Benny Morris, A History of the First Arab-Israeli War (2010), p. 307.



لاجئو عيلوط في دير السيلزيان 1949

بعد مرور أسبوعين على رحيلهم، عاد اللاجئون، الذين نجحوا في الوصول إلى الناصرة، إلى منازلهم، ظنًّا منهم أنّ الوضع بات آمنًا بعد رحيل الجنود. لكنّ الجنود اليهود عادوا بسرعة ليعتقلوهم من جديد عند البيادر. هذه المرّة، قام القائد، على نحو عشوائي، باختيار مجموعة من الشباب، وأمر كلّ من تبقِّي بالخروج من ألقرية. مرَّةً أخرى، وجد هؤلاء ملاذًا في دير السيلزيان. بعد مضى شهر واحدٍ تقريبًا على طردهم، سمع أهل القرية من اثنين من الرُّعاة كيُّف عثِّرا، وهما في الطريق من عين الجبل إلى صفورية، بجُثث مجموعةٍ من الشباب مُمدَّدةً في العراء. كانت تلك جُثثَ شباب عيلوط الذين أسرَ هم الجنود اليهود. على صبرى أبو راس، ابن لأحد الشهداء وهو شاهد عيان ساعد في جمع من تبقّي منهم وأخذهم إلى القرية ليدفنهم، قدّم شهادته قائلاً: "تمكّنت الحيوانات البرّية من التهام أعضاء من جثثهم ولن يعودوا سالمين بعد". وهذه هي أسماء الرجال الـ9: سليم شحادة؛ صبرى على أبو راس؛ محمد يوسف أبو راس؛ ديب على مصطفى أبو راس؛ صالح سليم شحادة؛ محمد عيسى ياسين؛ نجيب حسن عبود؛ محمود حسن عبود؛ وسعيد صالح عبود. خمسة وعشرون رجلاً، في المجموع، ذبحوا على يد الفرق اليهوديّة العسكرية عند "تطهير" قرية عيلوط.

يذكر محمد سعيد عودة الله، أبو جمال، أنّه مع حلول شتاء 1948، قام الحاكم العسكريّ في المنطقة بنقل 182 شخصًا من أبناء عشيرة بدوية من المنطقة المحيطة بالقرية، وسمح لهم بالاستيلاء على بعض المنازل لمنع أهالي عيلوط من العودة إلى قريتهم. بعدها، بدأ رهبان دير السيلزيان بحثّ الحاكم العسكريّ على السماح لهم بالعودة إلى عيلوط. في أوائل 1950، أذعن الحاكم العسكريّ وسمح لأهالي القرية اللائذين بالدير بالعودة. تُشير الإحصاءات الإسرائيليّة إلى أنّ عدد السكان في عيلوط عام 1950 لم يتجاوز 765 نسمة، من أصل نحو 1400 نسمة كانوا يعيشون في القرية عشيّة احتلالها.

غنيٌّ عن القولِ إنّ أولئك الذين انتهى بهم المطاف في مخيّمات اللاجئين في الدول المجاورة، لم يُسمَح لهم بالعودة إلى منازلهم أو باستعادة أرضهم وأملاكهم.

يروي لنا شاهد عيان أن القوّات الصهيونية تعمّدت، عند قيامها باحتلال قرية عيلوط في 16 تمّوز 1948، إرهاب السكان وقتل العشرات من الرجال العزّل، ما حذا بالناجين منهم إلى الرحيل عن قريتهم. لم تُوثَق مذبحة عيلوط كتابةً. لكن، بعد ستّين عامًا على النكبة، أقامَ أهالي عيلوط وأحفاد الشهداء نصبًا تذكاريًا لأولئك الذين قُتِلوا في القرية عام 1948. في مراسم الذكري في 7 أيار 2008، وفي مركز القرية، تحت السنديانة المقدِّسة، روى ثلاثة شهودٍ عيان على المذبحة حكايتهم، ليقدِّموا بذلك روايةً مستقاةً من مصدر أوّل

عن الدمار الذي حلّ بالقرية على يد القوّات الصهيونيّة. سنقصّ في ما يلّي روايتهم اعتمادًا على هذه الشهادات.

في 16 تمّوز 1948، بعد احتلال القرية، جمعت الفرق اليهوديّة العسكرية جميع السكّان الذين لم يتمكّنوا من الهرب إلى البيادر الواقعة قرب المسجد. عندها، قاموا بتوزيعهم إلى مجموعتيْن: النساء والأطفال في مجموعةٍ واحدة،

والرجال في مجموعة أخرى. في غضون ذلك، أجرت مجموعة من الجنود تقتيشًا لكلّ منزلٍ ومنزل، وجدوا خلاله عددًا من البنادق. كلّ المنازل التي عُثر فيها على بنادق تمّ تفجيرها بالديناميت على مرأى ومسمع أهل القرية.

بعد ذلك، قام قائد اللواء بتوزيع رجال القرية إلى مجموعتين، واحدة أدخلوها في عربات عسكرية وحوّلوها إلى معسكر اعتقال، والأخرى أمِرَت بالسير أمام العربات المسلَّحة. في تلك اللحظة، صرخت النساء محتجّات، وبدأنَ

امام العربات المسلحة. في نلك اللحظة، صرحت النساء محنجاتٍ، وبدانِ بالنواح، متوسّلاتٍ إلى القائد أن يطلق سراح رجالهنّ. فأجابَ القائد مؤكّدًا لهنّ أنّ الرجال سيرفعون بعض الحجارة الضخمة وإزالتها من طريق

المركبات، ولكنه أضاف بعدها بلهجة متوعّدةً: "عليكن جميعًا مغادرة القرية؛ مَن لا تُطيع الأوامر سنُطلق عليها النار."

غادرت الفرق اليهوديّة العسكريّة القريّة أخيرًا، مصطحبين معهم مجموعةً من الشباب الذين أُجبروا على السير أمام المركبات المسلّحة. توقّفوا على بُعد مائتيْن أو ثلاثمائة متر من القرية، في وسط أشجار الزيتون. عندها، قاموا بإيقاف الشباب في صفّ واحد، وأطلقوا النار عليهم جميعًا. الأشخاص الـ16 التالية أسماؤهم قُتلوا في هذه المذبحة: أحمد محمود إبراهيم أبو راس؛ حسن محمود درويش؛ سعيد فلاح؛ صالح سعيد أبو راس؛ صالح محمد البابا؛ طه أبو عياش؛ محمد إبراهيم العمود؛ محمد الفايز؛ محمد سليم شحادة؛ محمد عبد العلي عودة الله؛ محمد مصطفى العيسى؛ محمد سليم العلي؛ مرعي حسن محمه د؛ مصطفى سابد أبه تنها؛ نابف حسن السلط، و نهر الدود ى

حسين محمود؛ مصطفى سليم أبو تنها؛ نايف حسين السلطي؛ ونمر الدبوري. وأصيب الشابان خضر على يوسف أبو راس ومحمد مصطفى المعمور،

ولكنهما نجوا لأنهما تظاهراً بالموت. خوفًا من مصير مشابه، هرب الآن من تبقّى في القرية من أهلها، كثيرون خوفًا من مصير مشابه، هرب الآن من تبقّى في القرية من أهلها، كثيرون منهم إلى خارج حدود فلسطين. اليوم، لا يزال مئات الأشخاص وأحفادهم يعيشون في مخيّمات للاجئين في سوريا، لبنان والأردن. كما هرب آخرون إلى الناصرة ووجدوا ملادًا في دير السيلزيان، المعروف محليًّا بدير أبو البتامي.

الأراضي من الدولة العثمانية إلى آل سرسُق مباشرة.

كانت عائلة سر سُق ر أسماليّة لم تز د الأرضُ و الفّلاحونَ، الذين حرثو ها على مدى قرون، في نظرهم، عن كُونهم مجرّد أدواتٍ لجَنى الربح السهل. إنّ نقل مُلكيّة الأراضي لم يكن له أثر فوريّ على وضع الفلاحين الماديّ أو على معنويّاتهم. فطالما كان المستثمر الرأسماليّ بحاجةٍ إليهم كقوى عاملة، استمرّ الفلاحون بالعيش في قراهم ومنازلهم، وكسبوا جزءًا من فائض الإنتاج مقابل عملهم. وبالفعل، بالنسبة إلى الفلاحين، لم يكن آلُ سرسُق وغير هم من مُلاَّك الأراضي أكثر من مجرّد وجوه جديدة تحلّ مكان ممثّلي الحكومة الذين، هم أنفسهم، لم يزوروا القرى إلا مرّةً أو اثنتين في السنة لجمع المحاصيل كضريبة تُدفَع للدولة. لكن، عندما لا يعود مالك الأراضي بحاجة إلى الفلاحين للعمل في أرضه، تأخذ حالتهم بالتدهور بشكل ملموس. فقد خوَّل قانون الأراضي العثماني للعام 1858 مُلاك الأراضي الجُدد، قانونيًّا، أن يدعوا أرضهم في رعاية من يشاءون، وبما أنّ مصلّحتهم الأساسيّة كانت الرّبح، لم يكونوا - في الغالب - يُبدون أيّ اهتمام بما يتعرُّض له الفلاحون من ً مصاعب. من هذا، حين قام مُلاَّكُ الأراضِّي الرأسماليّين ببيع قرى فلسطينيّة للمستوطنين الصهيونيّين، الذين أرادوا العمل في الأرض بأنفسهم وترحيل سكانها الأصليين، أدّى ذلك إلى طرد الفلاحين الفلسطينيّين من أراضيهم،

في أعقاب الحرب العالمية الأولى وانهيار الإمبراطورية العثمانية، عَهِدَت عُصبة الأمم بفلسطين إلى بريطانيا، وبذلك أصبحت فلسطين جزءًا من الانتداب البريطاني. عام 1930، وجَدنا رئيس قسم التعليم التابع للانتداب، يصف وضع الفلاحين في فلسطين على النحو التالي: "كانوا يتخبطون في مياه عميقة لعدة سنوات،" وقد عرفوا أنّ "المياه ستغمر قريبًا جدًّا رؤوسهم" كان الاقتصاد في المناطق الريفية، وفي مدن الموانئ بشكلٍ خاص، قد دخل مرحلة من النمو، فحيفا كانت آخذة بالازدهار أكثر من أيّ مدينة أخرى. صمد أهالي عيلوط في وجه أكثر العروض والضغوط عدوانية، التي قدّمها لهم الأخوة سرسُق، لتسليمهم أو سلبهم أراضيهم. ولكن، شأنهم شأن سائر الفلسطينيين، لم يعرفوا ماذا كان يُبيّتُ لهم مع نهاية الانتداب البريطاني. في ذلك الوقت، كان الحلم الصهيوني: إنشاء دولة حصرية لليهود على كلّ فلسطين، على وشك التحقق. عمل الصهيونيون على تحقيق غايتهم بنشاطٍ فلسطين، على وشك التحقق. عمل الصهيونيون على تحقيق غايتهم بنشاطٍ شرس.

عام 1881، أشاروا إلى موقعها، ووصفوها بأنّها "قرية صغيرةٌ بين الغابات"11.

المَعلَم الأساسيّ فيها هو مقام النبيّ لوط: قبرٌ تمّ ضمّه، لاحقًا، إلى مسجد القرية القديم. اكتسب المقام قدسية خاصة لدى أهالي عيلوط، لإيمانهم بأنّ الشخص المدفون هناك يتمتّع بقوى شفاعة خاصّة يُحقِّق من خلالها تضر عاتهم وطِلباتهم. على مقربةٍ من المقام هناك عين ماء تُعرف باسم "عين النبيّ لوط"، التي تتدقّق مياهها وسط القرية بغزارة وتقطع تخوم البيادر. تُشكّل البيادر منطقةً كبيرة ومستوية تضمّ ساحة القرية التي استخدمت، إلى جانب فائدتها الزراعية، كمركز رئيسي لتجمعات أهل القرية طيلة السنة، وفيها أقاموا احتفالاتهم، خصوصًا أعراسهم وأسمار هم. وترتفع في وسط القرية سنديانة ضخمة يستظلّ الناس بها أيّام الصيف الحارّة. مع مرور الوقت، تحوّلت السنديانة، أيضًا، إلى مَعلم ذي قدسية، حيث اعتاد أهالي القرية على وضع الفوانيس بين أغصانها مرّتيْن في الأسبوع: أيّام الاثنيْن والخميس، على وضع الفوانيس بين أغصانها مرّتيْن في الأسبوع: أيّام الاثنيْن والخميس، لجلب البركة وطرد الأرواح الشرّيرة من القرية.

11

في القرن التاسع عشر، منحت الدولة العثمانية لعائلات عيلوط الحقّ في زرع مناطق شاسعة من الأراضي الصالحة للزراعة، والتي تمتد على مسافة سنّة إلى سبعة كيلومترات إلى الغرب من القرية. ضمّت هذه الأراضي أجزاء من السهول الخصبة لمرج ابن عامر. وأنتجوا القمح والشعير والسمسم والكرسنة وأنواعًا مختلفة من البقول، بما في ذلك الفاصوليا، الحمص والعدس. أمّا الأراضي السهلية على امتداد منطقة البناء في القرية، فكانت تُستخدَم لزراعة الخضروات التي كان يتمّ ربّها بمياه آبار القرية وينابيعها. في حين كانت الأرض المرتفعة والمنبسطة التي تُحيط بالقرية، مزروعة بمختلف أنواع أشجار الفاكهة، وضمّت نحو 250 دونمًا من بساتين الزيتون. كما وقرت التلال المُحيطة مراعي للقرية. وكانت قرية عيلوط محاطة من كلّ الجهات، شأنها شأن سائر القرى الفلسطينية آنذاك، بنبات الصبّار (الصبر) الذي شكّل حاجزًا يحول دون دخول الحيوانات البريّة.

عام 1869، سمحت الحكومة العثمانية لعائلة سرسُق البيروتية بشراء حقوق ملكية كاملة لاتنتيْن وعشرين قرية في مرج ابن عامر، بما في ذلك مناطق مختلفة من الأراضي الزراعية المُحيطة بالناصرة. كان ذلك بموجب قانون الأراضي العثماني لعام 1858، الذي منح حرية شراء أراضي الدولة لأفراد عثمانيون، في محاولة لزيادة مصادر الدخل الحكومي. كانت الدولة العثمانية باشد الحاجة لهذه الأموال لملْء خزينتها الفارغة (في أعقاب حرب القرم الكارثية، 1853-1856). في المجموع، حصل الأخوة سرسُق – نقولا، نجيب، وإسكندر – على ملكية 230,000 دونمًا من الأراضي في المنطقة. استخدم المُللّك الجُدد الفلاحين – هالي نفس القرى – التي امتلكوها حديثا إضافةً لفلاحين آخرون جاؤوا بهم من مناطق أخرى لزراعة الأراضي الشاسعة، كعمّال مزارع مستأجرين. زوّدهم آلُ سرسُق بأدواتٍ عصرية

<sup>11</sup> Claude Reignier Conder, The Survey of Western Palestine 1882-1888: Memoirs of the Topography, Orography, Hydrography, and Archaeology (1998), p. 274.

أشارت تقارير الاستخبارات الاسرائيليّة الى هذه الحقيقة قبل عدّة أشهر من احتلالهما3. رغم ذلك، لم تتردّد القيادة العامّة للجيش الإسرائيليّ في أنَّ تُرفق بعمليّة ديكل أو امرَ تقضى بإجراء "تطهير كامل للعدوّ من القريتيْن "4 في أو ائل آذار 1948، أصدر قادةُ الهاجانا مُخطَّطًا يُعر ف باسم "تو خنيت دالت" (الخطّة د)، لتطبيقه بعد جلاء الإنجليز المتوقّع عن فلسطين في 15 أيّار 1948. ينطوي جو هر الخطّة على إخلاء السكان الفلسطينيّين من منطقة الدولة البهودية المُر تقبة و إقامة تو اصل جُغر افي بين التجمّعات الكبرى الرئيسيّة للسكّان اليهود. اعتبرت الهاجانا كلّ الْقرى العربيّة، تقريبًا، كعدوّ ناشْطِ أو مُحتمَل 5. أسفرَت الخطّة (د) عن طرد معظم الفلسطينيّين من وطنهم الذي كان سيتحوّل إلى دولة إسرائيل مهَّدت الخطّة (د) للاستيلاء على القرى والبلدات، واحتلالها بشكل دائم أو تدميرها. كانت تعليمات الخطّة، في حال وجود مقاومة، وجوب تدمير القرية وطرد سكّانها6. أجازت الخطّة لكلُّ لواءِ حريّة التصرّف في تعامله مع القرى في منطقة عمليّاته. تلقّي كلّ لواء التعليمات التالية: "عند الاستيلاء على قرًى في منطقتكم، أنتم ستحدّدون- ما إذا كنتم ستطهّرونها أم ستدمّرونها... في إمكانكم حصر الأمر – في نطاق قدرتكم - على عمليات تطهير، استيلاء أو تدمير قُرى العدو في منطقتكم"7. مع بداية نيسان 1948، قرّرت القيادة الصهيونيّة منع الفلسطينيّين الذين طريتهم القوات العسكرية أو هربوا خوفًا من قراهم بالعودة إلى منازلهم8. كما أنها قررت، أيضًا، إخلاء القرى العربيّة التي لم يتم إخلاؤها" في المعركة... إز الة القرى العربية التي تُعرقل المخطّطات اليهوديّة.

عمّت أجواء الترحيل من نيسان-حزيران: تمّ إخلاء معظم التجمعات السكانية التي تعرّضت للهجوم حيث لم تجر أيّة عمليّة إخلاء ذاتيّة، لقد تمّ طرد السكان في معظم الحالات. في غضون ذلك، مُنع العرب، الذين هربوا، من العودة إلى منازلهم. في بعض المناطق، نُزع السلاح من القرى التي استسلمت – ليتمّ طرد أهلها بعد ذلك؛ في مناطق أخرى، رفضت وحدات الهاجانا (والإيتسل والليحي) قبول الاستسلام، ودفعت الأهالي نحو الرحيل10.

### عيلوط

تقع قرية عيلوط على بُعد خمسة كيلومترات شمال-غرب مدينة الناصرة. يقطنها اليوم (كانون الثاني 2010) نحو 7,000 شخص. بُنيَت مُعظم منازل القرية على تلّة صغيرة، قرب البيادر. عندما قام أعضاء صندوق استكشاف فلسطين البريطاني بزيارة إلى عيلوط

<sup>3</sup> Benny Morris, A History of the First Arab-Israeli War (2010), p. 307.

<sup>4</sup> المصدر السابق، ص. 305.

<sup>5</sup> Benny Morris, The Birth of the Refugee Problem Revisited (2004), pp. 163-164.

<sup>6</sup> المصدر السابق، ص. 165.

<sup>7</sup> المصدر السابق، ص. 165. الملاحظة 3.

<sup>8</sup> المصدر السابق، ص. 167.

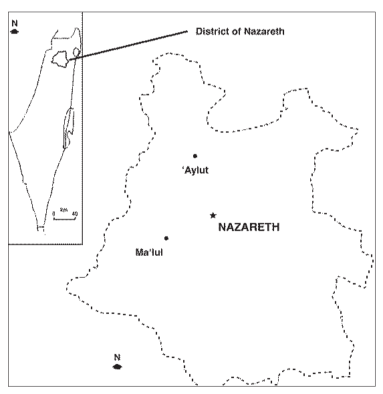
<sup>9</sup> المصدر السابق، ص. 168.

<sup>10</sup> المصدر السابق، ص. 171.

يُقدّر اليوم تعداد الفلسطينيّين من "مهجّري الداخل" بنحو 300,000 نسمة، تقريبًا. صوتُهم يكادُ لا يُسمَع؛ كما لم يتمّ التطرّق لقضيتهم خلال المباحثات الإسرائيليّة-الفلسطينيّية فيما يتعلّق بقضايا اللاجئين الفلسطينيّين، فقد تمّ، وبكلّ بساطة، تجاهلهم..

لكن، ليس جميع أهالي عيلوط ومعلول ما قبل 1948 يعيشون حاليًا في إسرائيل كمُقتلعين؛ فقد انتهى المطاف ببعضهم كلاجئين يعيشون خارج اسرائيل.

باختصار، تُعتبر حكايتا عيلوط ومعلول مثالين معبرين لما حدث لمعظم القرى الفلسطينية: عندما دمرت القوات الإسرائيلية قرية معلول وطردت سُكّانها منها، تحوّل بعضهم إلى "مهجّري الداخل" وبعضهم الآخر إلى "لاجئين" خارج حدود إسرائيل. إنّ بعض أهالي عيلوط الذين طردتهم القوات الإسرائيلية من بيوتهم وتعرضوا لمذبحة، تمكّنوا من العودة إلى منازلهم، في حين انتهى المطاف بالكثير منهم في مخيّمات اللاجئين في الأردن، لبنان، وسوريا.



خريطة: موقعا عيلوط ومعلول

قام لواء جو لاني، التابع للجيش الإسرائيلي، باحتلال عيلوط ومعلول في تموز 1948 أثناء عملية ديكل (النخلة!!). لم تكن مقاومة فلسطينية في هاتين القريتين، لم تُرابط هناك "جيوش عربية"، ولم يتمّ العثور فيهما على أسلحةٍ.

# الفصل الثاني - عيلوط ومعلول: حكاية قريتيْن فلسطينيّتيْن قبل نكبة 1948 وبعد إقامة دولة إسرائيل

محمود يزبك ومناحيم كلاين

هذه الورقة ليست سردًا لما حدث للفلسطينيين نتيجةً لقيام دولة إسرائيل عام 1948، وإنّما تعرض منظورًا مُعاصرًا للأحداث التي وقعَت في قريتيْن فلسطينيّنيْن – عيلوط ومعلول – أصبحتا جزءًا من دولة إسرائيل. يصبّ اهتمامُنا الأساسيّ على ما يلي: كيف يتصل الماضي بالحاضر – أيْ، بعد ثلاثة أجيالٍ من النكبة الفلسطينيّة وقيام دولة إسرائيل – وكيف يذكرُ الشباب الفلسطينيّ المعاصر تهجير الفلسطينيّين وطردهم إبّان حرب 1948. هل تُركِت الممارسات الوحشيّة التي شهدها عام 1948 وذكرياتُها المؤرّقة طيّ النسيان، أم أنّها لا تزال حيّةً ونابضة؟ هل الفلسطينيّون الذين أجيروا على تركِ منازلهم، تركوا خلفهم ذكرياتهم المُرعبة، أيضًا؟ بكلماتٍ أخرى، إنّنا نسعى لربط التاريخ بالذاكرة، واستبدال الصمت بالصوت والكلام عن الماضي.

إنّ عيلوط ومعلول لا تحتلان مكانة خاصة في أحداث ما يسمى بـ "حرب 1948" سواءً أكان ذلك بين الفلسطينيّين أو الإسرائيليّين، على الأقل ليس في ما يتعلق بالبطو لات. هناك باحثون ودارسون قلائل لهذه الحرب يمكنهم، فعلاً، الإشارة لمواقع كلِّ من عيلوط أو معلول على الخريطة. على عكس دير ياسين، لم تتحوّل هاتان القريتان إلى رمز، سواءً في الذاكرة الإسرائيليّة أو الفلسطينيّة. وكسائر القرى الفلسطينيّة، لم يتمّ إحياء ذكرى أيِّ من القريتيْن في الفعاليات السياسة الفلسطينيّة. لم تحتل القريتان أيَّ مواقع إستراتيجيّة كان يمكن أن تشكّل تهديدًا في المناطق الفلسطينية التي احتلها الجيش الإسرائيلي والتي أصبحت فيما بعد تحت حكم دولة إسرائيل. لم تُعتبر أيٌّ منهما قرية كبيرة، ولم تُوجّه لهما "تُهمة" القيام بعمليات مناهضة للقوات الصهيونيّة إبّان حرب 1948. عاش أهل القريتيْن بسلام وطمأنينة، محاولين كسب لقمة عيشهم اليوميّة، حالهم حالٍ كلّ سكّان فلسطين قبل نكبتهم.

نُمثّل عيوط ومعلول حكاية نموذجية لفلسطينيين عاديين عاشوا عام 1948، وفجأة بات يُطلق عليهم "لاجئون فلسطينيون". إحياء حكايتي عيلوط ومعلول، تحكي عمليًا قصة الفلسطينيين الذين طُردوا من منازلهم وقراهم، لكنهم استمرّوا في العيش داخل دولة إسرائيل، حيث يعيشون على بعد مسافة قصيرة فقط من أراضيهم ومنازلهم وأصبح يطلق عليهم اسم "مهجّرو الداخل" أو "المقتلعون". قامت الحكومة الإسرائيلية بموجب القانون الإسرائيلي، كما ستتمّ مناقشة ذلك لاحقًا، بمصادرة بيوت المقتلعين وأملاكهم وحوّلتها إلى ملكية مواطنين يهود ومستوطنات يهودية أقيمت على أملاك المقتلعين.

بالنسبة إليهم، سواء أعكست الصور تفسير المُستجوبين لـ"الحقيقة التاريخيّة" و"العدالة التريخيّة"، أم لم تعكس.

إنّ حقيقة كوْننا قادرين على جمع كمّ وافر من ردود الفعل والمشاعر القادمة من طلابٍ فلسطينيّين وإسرائيليّين، هي عامل مشجّع لنا على الاستمرار في الاستماع إلى أصواتهم، سواءٌ أكانوا ناقمين من شدّة الغضب، أو كانت تنتابه،

الاستماع إلى أصواتهم، سواءٌ أكانوا ناقمين من شدّة الغضب، أو كانت تنتابهم مشاعر من اللامبالاة أو مشاعر من الخوف. إنّ أيّ محاولة جادّة وصادقة لتحقيق العدالة، السلام والمصالحة في المنطقة يجب أن تأخّذ صوت الشباب،

لتحقيق العدالة السنارم والمتصافحة في المصفحة بيبب ال 1920 فصوف السبا. جديًّاء بعين الاعتبار. وقد تمّ إدراجُ ردود فعلهم في مُلَحَق هذا الكتاب. منت كُنْ بالنَّشِينَ عَمَّرَ مِنسِّالًا مِنْ أَنْهُ لِلْ مَنْ الْمُوالْكُونُ مِنْ الْمُالْكُونُ مِنْ الْمُالْك

7

رغم كون المشروع تجريبيًا، ورغم أنه لا يزال هناك الكثير من العمل الذي ينتظر الإنجاز، إلا أنّ الحقيقة الصرفة هي أنه على امتداد أشهر عدّة، وفي ظلّ وضع سياسي صعب، لا بل ومتوتّر في كثير من الأحيان، في إسرائيل

صل وصع سياسي صعب، لا بن وملودر في حدير من الاحيان، في إسرائي وفي مناطق السلطة الفلسطينية، كان الباحثون المشاركون عاقدي العزم وقادرين على مواصلة العمل معًا، والتعاون بعضهم مع بعض حتى نهاية المشروع، وهذا بحدّ ذاته بمثابة إنجاز هامّ.

المسروع، وهذا بحد دانه بمنابه إنجار هام. إننا نأملُ أنِ يوفّر هذا المشروع تبصّرات تحملُ فائدةً تُصحّح سوء تصوّر

"الآخر" وتُساعد على تطوير وجهة نظر أكثر اتّزانًا حول التاريخ المُشترك. يمثّل الألبوم، على أيّ حال، مساحةً مفتوحةً ومُشتركة لكلّ من الشباب الإسرائيليّ والفلسطينيّ.

لولا عزم أعضاء مجموعة العمل، سامي عدوان، إفرات بن زئيف، مناحم كلاين، إيهاب السلول، تمير سوريك، محمود يزبك، وإصرار زملائي آنا كيبيرت، واكاكو كوباياشي وجوك أورانج، والمشاركة الفعّالة للطلاب الذين أجرى معهم المقابلات كلّ من مريم عبد الدايم وجال أورون، وأخيرًا وليس آخرًا، لولا دعم مفوّضية الاتحاد الأوروبي، مؤسّسة فورد وصندوق سيغريد راوزينغ، لما كان لهذا الإصدار أن يرى النور.

أودّ أن أشكركم جميعًا. كاثرين سيسي-فان دِن مويسينبير غ المدير ة التنفيذية لمؤسّسة العدالة التار بخية و المصالحة

ورغم أن صحَّة الصور ليست محلِّ خلاف، إلاَّ أنَّ مسألة تمثيلها للسياق التاريخي المتعلِّق بعام 1948، على نحو واف، أدّى إلى نشوء نقاشاتٍ مكتَّفة

بين الباحثين المشاركين في هذا المشروع.

كان بعض الأعضاء يميلون إلى التركيز بشكلٌ أقلٌ على صور اللاجئين أنفسهم، من أجل تجنّب حالة النفور التي قد تنتاب الجمهور الإسرائيليّ، ناهيك عن الشعور بعدم الراحة الناتج عن مواجهة صور "الآخر"، في حين فضل أعضاء آخرون أن يكون التركيز على صور اللاجئين أنفسهم بغية تجنّب أيّ تقليل لحجم أهميّة وأثر الأحداث المترتّب على ذلك. كانت العلبة، في نهاية المطاف، لصالح وجهة النظر الأخيرة في اختيار الصور المنشورة في هذا الألبوم، رغم التوصِّل إلى تسويات توفِّق بينها وبين وجهة النظر السَّابقة. في الوقت نفسه، تم إعداد نموذج أسئلة يستخرج من الطلاب إجاباتٍ مركَّزة. وبما أنّ أصوات الشّابات لا تزال، في أحيان كثيرة، غير مسموعة في هذه المنطقة، كان هناك تركيز قوى على مشاركة المرأة في هذه الدراسة. كان السؤالان الأوّلان، على وجه التحديد، يتعلّقان بالصورة التي عرضت على المُستجوب. لقد دُعى المُستجوب إلى وصف ما يراه في الصورة، التي عُرضَت أوّلاً من دون شرح عنها، وماهيّة المشاعر التّي أثارتها تلك الصورة لديه. بعد ذلك، طُرحَ على أَلمُستجوب السؤالُ نفسه بعد عرض الصورة نفسها عليه، ولكن هذه المرّة مع شرح موجز عنها.

أجريت استطلاعات الرأى التجِّريبية هذه، في الأساس، في كلّ من: جامعة حيفا، إحدى الكليّات في إسرائيل، جامعة فلسطينية تقع في الضفة الغربية، السلطة الفلسطينية، وجامعة ماستريخت في هولندا.

أُجِر يَت مقابلةٌ مع 54 طالبًا جامعيًّا، في المجموع، من قسمي العلوم الاجتماعية والإنسانية في الجامعات المذكورة أعلاه.

إنّ تعليقات الطلاب على الصور التي يضمّها هذا الإصدار تعكس اختيار الباحثين لأكثر الأجزاء إثارةً للاهتمام ولفتًا للنظر من بين تعليقات المُستجوبين. إننا نُدرك أنّ هذه العمليّة تطلّبت اختيار مجموعة معيّنة، فقط، من الاقتباسات، إلى جانب تقديم الاعتذار لأو لئك المُستجوبين الذين لم يتمّ ضمّ تعليقاتهم

يحتوى الفصل الأول على كلِّ من الصور 2 والإجابات التي تكشف النقاب عن الماضي من خلال أصوات من يومنا الحاضر.

يحتوي الفصل الثاني من هذا الكتاب على رواية مُشتركة، كتبَها مُؤرِّخان، فلسطيني وإسرائيلي، عن قريتي عيلوط ومعلول. تتناول هذه الرواية وضع اللاجئين عام 1948 وتربط ذلك بموضوعي "العار والخجل".

الفصل الثالث هو عبارة عن مجموعة مساهمات من الباحثين على هيئة "سرد الروايات"، يقوم كلّ باحثٍ من خلالها بتقديم تحليل وتعقيبٍ على الصور وتعليقات المُستجوبين، ويضعها في سياق أشمل للصراع.

طُلِبَ من المستجوبين، كذلك، الإجابة عنَ بعض الأسئلة العامّة المتعلقّة بذاكرتهم الشخصيّة، وعمّا تعنيه "الحقيقة التاريخيّة" أو "العدالة التاريخيّة"

عندما بادرت مؤسّسة العدالة التاريخية والمصالحة (IHJR) إلى نشاطها في الشرق الأوسط، كانت تدرك مركزيّة قضية اللاجئين الفلسطينيين وتعقيدات الوضع المتعلّق بهم. إن مجموعة السكان التي فاق عددها 700,000 فلسطينيّ عند التشريد في أعقاب حرب عام 1948، بلغت أكثر من 7.4 مليون لاجئ مسجّلين لدى الأنروا، رسميًّا، على مدار العقود الستة الأخيرة. إنّ الواقع الصعب تصحبه مشاعر موازية في القوّة.

لقد اختارت مؤسسة العدالة التاريخية والمصالحة تطوير مشروعها عن الذاكرة الخاصة بلاجئي 1948 كجزء من رسالتها الكبرى الساعية إلى تعزيز العدالة التاريخية والمصالحة في مجتمعات ما بعد الصراع. إنّنا نعتقد أنّ كثيرًا من الصراعات الإثنية والقومية في أيّامنا تعود جذورُها إلى نزاعاتٍ وإجحافاتٍ تاريخية بقيت عالقة. كثيرًا ما يُساء فهم هذه الأحداث ويتم تحريفها تلبية لغاياتٍ تحزيية سياسية، ما يؤدي، في كثير من الأحيان، إلى ترويج إعلامي كاذب يُغذي التعصب والكراهية والمشاعر القومية المدمرة. نحن نعتقد أنّه من خلال إشراك باحثين وأصحاب علاقة آخرين، من جانبي الصراع، في مبادرات مشتركة تبحث في تأريخهم المشترك، ومن خلال نشر خطوات هامة نحو المصالحة.

في صيف 2010، جمعت مؤسسة العدالة التاريخية والمصالحة، في هولندا، مجموعة من الباحثين الإسرائيليّين والفلسطينيّين المنتمين إلى مجالات متعدّدة، لبحث توجهات خلاقة تهدف إلى فهم المسألة العالقة والمعقّدة لذاكرة لاجئي 1948 الفلسطينيّين. ضمّت المجموعة عددًا من المؤرّخين، والأنثروبولوجيّين، وعلماء الاجتماع والباحثين في الأدب والتربية. كانت المحصلة الرئيسيّة للاجتماع هي اتخاذ قرار بإنشاء ألبوم صور يوثّق لتلك الفترة، تُرافقه تعليقاتٌ من قبَل الطلاب الإسرائيليين والفلسطينيين، إلى جانب مقالات يكتبها الباحثون أنفسهم.

كان الهدف العام للمشروع هو أخذ الذاكرة الخاصة بالإسرائيليّين والفلسطينيّين عن 1948 وعن اللاجئين، وعرضها جنبًا إلى جنب، لتُشكِّلَ منبرًا يطرح آراءَ وتصوّراتِ الجيل الشابّ الإسرائيليّ والفلسطينيّ من أجل توعية بعضهم بعضًا إلى منظورات متمايزة لهذه الأحداث التاريخيّة. اختارت المجموعة 32 صورةً من أرشيفات متنوّعة، التُقط معظمُها في المجموعة 42. لم يكن اختيار الصور أمرًا سهلاً ولم يخلُ من جدَل.

## قائمة المحتويات

|    | مقدّمة                                                                                                                       |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 5  | كاثرين سيسي-فان دِن مويسينبيرغ                                                                                               |
| 8  | الفصل الأوّل - صور للاجئين الفلسطينيين من عام 1948<br>وتعليقات الطلاب عليها ا                                                |
|    | الفصل الثاني - عيلوط ومعلول: حكاية قريتيْن فلسطينيّتيْن<br>قبل نكبة 1948 وبعد إقامة دولة إسرائيل<br>محمود يزبك ومناحيم كلاين |
|    | الفصل الثالث – تحليل التعليقات:                                                                                              |
| 22 | • كوريو غرافيا الذاكرة                                                                                                       |
|    | مناحيم كلاين                                                                                                                 |
| 28 | • النكبة و الصمت الفلسطيني                                                                                                   |
| 33 | محمود يزبك • الصمْتُ الاجتماعيّ: التحويل، نزع التعاطف ونزع التركيز في أوساط الطلاب الإسرائيليّين                             |
|    | إفرات بن زئيف<br>• الحياة ما بعد 1948: ذاكرات فوتوغرافية في                                                                  |
| 43 | وقت النكبة                                                                                                                   |
|    | إيهاب السلول                                                                                                                 |
| 55 | • شرَك اتّخاذ دوْرِ الضحيّة                                                                                                  |
| 61 | تمير سوريك<br>• النكبة: الكارثة الفلسطينيّة مستمرّة<br>سامي عدوان                                                            |
| 67 | نبذة موجَزة عن الكتّاب                                                                                                       |
| ~  | ما حدَّد ذاك مّ الطلاب عن عام 1040 واللاحدُن الفاسطينيين و آو الط                                                            |

1 ترتيب الفصول الوارد هنا صحيح في ما يتعلق بالصيغة الإنجليزية من الكتاب، فقط أمّا في ما يتعلق بالصيغة الإنجليزية من الكتاب، فقط أمّا في ما يتعلق بالصيغتين العربية والعبرية، فينصح القارئ، لغرض الاتساق، بالاطلاع أوّلاً على فصل الصور ثمّ قراءة بقيّة الفصول.

حول الحقيقة التاريخية والعدالة التاريخية

## ZOOM IN Palestinian Refugees of 1948, Remembrances

في الذاكرة الفلسطينيون من عام 1948

Sami Adwan, Efrat Ben-Ze'ev, Menachem Klein, Ihab Saloul, Tamir Sorek, Mahmoud Yazbak



Dordrecht 2011